
ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 11-23  E-ISSN 3032-4173 
DOI: 10.21512/icj.v3i1.14480   

11 

Menari Bersama Hegel di Era Post-Truth: 

Dialektika, Moralitas, dan Pengembangan Karakter 

Julius Stefanus Sibagariang 

Sekolah Tinggi Teologi Cipanas, Indonesia 

juliusstefanus4@gmail.com 

 

ABSTRACT 

The post-truth era is characterized by the weakening of the authority of truth, the dominance of emotion over 

rationality, and the fragmentation of the public sphere, which has led to a moral crisis and the fragility of human 

character. This study aims to explore the relevance of Hegel's philosophy as a conceptual framework for 

responding to this crisis. Using a qualitative method based on literature studies and Hegel's dialectical analysis, 

this study reinterprets the concepts of ‘Geist’, ‘Bildung’, and ‘Sittlichkeit’ as strategies for character development. 

The results of the study show that true character can only be formed through intersubjective consciousness, 

historical-cultural processes, and ethical praxis in the community. Therefore, character education in the post-

truth era should not stop at digital literacy or the internalization of moral values, but must foster critical reflection, 

moral courage, and active participation in ethical life together. This study concludes that the post-truth crisis is 

not only a threat, but also a dialectical opportunity to strengthen human integrity and rebuild the moral 

foundations of contemporary society. 

Keywords: Post-truth, moral crisis, character development, Hegelian dialectic 

ABSTRAK 

Era post-truth ditandai oleh melemahnya otoritas kebenaran, dominasi emosi atas rasionalitas, serta fragmentasi 

ruang publik yang berdampak pada krisis moral dan rapuhnya karakter manusia. Penelitian ini bertujuan 

menggali relevansi filsafat Hegel sebagai kerangka konseptual untuk merespons krisis tersebut. Dengan 

menggunakan metode kualitatif berbasis studi kepustakaan dan analisis dialektika Hegel, penelitian ini 

menafsirkan kembali konsep Geist, Bildung, dan Sittlichkeit sebagai strategi pengembangan karakter. Hasil 

kajian menunjukkan bahwa karakter sejati hanya dapat terbentuk melalui kesadaran intersubjektif, proses 

historis-kultural, dan praksis etis dalam komunitas. Oleh karena itu, pendidikan karakter di era post-truth tidak 

cukup berhenti pada literasi digital atau internalisasi nilai moral, tetapi harus menumbuhkan refleksi kritis, 

keberanian moral, serta partisipasi aktif dalam kehidupan etis bersama. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

krisis post-truth bukan hanya ancaman, melainkan peluang dialektis untuk memperkuat integritas manusia dan 

membangun kembali fondasi moral masyarakat kontemporer. 

Kata Kunci: Post-truth, krisis moral, pengembangan karakter, dialektika Hegelian 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi di abad ke-21 telah membawa perubahan besar dalam 

cara manusia berelasi dengan dunia dan dengan sesamanya. Media sosial, algoritma digital, serta platform berita 

daring menghadirkan arus informasi yang masif, cepat, dan nyaris tanpa jeda. Di satu sisi, kondisi ini membuka 

ruang demokratisasi pengetahuan; namun di sisi lain, ia juga melahirkan fenomena yang semakin sering disebut 

sebagai era post-truth. Istilah ini merujuk pada situasi sosial di mana fakta objektif kehilangan daya normatifnya 

dalam membentuk opini publik, sementara emosi, keyakinan personal, dan kepentingan politis menjadi penentu 

utama penerimaan suatu klaim sebagai “benar” (Effron & Helgason, 2022).  

Namun, pemahaman post-truth sebagai sekadar persoalan banjir informasi atau manipulasi media berisiko 

menyederhanakan problem yang jauh lebih mendasar. Untuk memahami krisis ini secara memadai, perlu 

ditegaskan terlebih dahulu apa yang dimaksud dengan truth dalam istilah post-truth. Dalam diskursus filsafat, 

kebenaran memiliki beragam konsepsi, mulai dari kebenaran korespondensi (kesesuaian antara pernyataan dan 

fakta objektif), kebenaran koherensi (konsistensi internal dalam suatu sistem kepercayaan), hingga kebenaran 



 

12         ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 11-23 

pragmatis dan konsensus. Dalam konteks post-truth, yang terutama dilampaui (post) bukanlah seluruh konsep 

kebenaran tersebut secara serentak, melainkan kebenaran dalam arti korespondensi faktual, yakni relasi antara 

klaim dan realitas objektif yang dapat diuji secara publik. Era post-truth ditandai oleh pengabaian atau relativisasi 

dimensi ini, bukan karena fakta lenyap, melainkan karena fakta tidak lagi dianggap normatif bagi penilaian sosial 

dan politik. 

Dengan demikian, post-truth bukan pertama-tama menunjuk pada hilangnya kebenaran, melainkan pada 

melemahnya komitmen kolektif untuk menundukkan opini, emosi, dan kepentingan pada fakta objektif. Fakta 

tetap ada, tetapi tidak lagi mengikat. Dalam situasi ini, klaim kebenaran tidak dinilai berdasarkan kesesuaiannya 

dengan realitas, melainkan berdasarkan daya afektif, kesesuaian identitas, atau manfaat strategisnya. Di sinilah 

post-truth bertransformasi dari problem epistemik menjadi krisis moral dan sosial. 

Akar persoalan post-truth, oleh karena itu, tidak terletak terutama pada teknologi, melainkan pada 

pergeseran struktur kesadaran epistemik dan moral manusia modern. Post-truth mencerminkan melemahnya 

kesepakatan epistemik bersama tentang apa yang dapat disebut sebagai klaim kebenaran yang sah secara publik. 

Ketika kebenaran faktual tidak lagi berfungsi sebagai horizon bersama, melainkan diprivatisasi ke dalam afiliasi 

kelompok, identitas politik, atau resonansi emosional, maka ruang publik kehilangan dasar normatifnya. Dalam 

konteks ini, kebenaran tidak lagi dicari melalui pengujian rasional terhadap fakta objektif, melainkan digunakan 

sebagai instrumen afirmasi diri dan legitimasi kekuasaan. Fragmentasi realitas bersama inilah yang menjadi 

fondasi terdalam fenomena post-truth. 

Pergeseran epistemik ini memiliki implikasi langsung pada ranah moral. Ketika kebenaran faktual 

kehilangan otoritas normatifnya, kategori benar–salah dalam tindakan sosial pun ikut tererosi. Yang dimaksud 

dengan “benar” tidak lagi berakar pada prinsip etis yang dapat dipertanggungjawabkan secara publik, melainkan 

pada kalkulasi pragmatis, kepentingan politik, atau intensitas emosi kolektif. Dalam arti ini, yang mengalami 

krisis bukan hanya kebenaran sebagai korespondensi, tetapi juga kebenaran sebagai dasar penilaian moral. 

Fenomena echo chamber dan filter bubble memperparah kondisi ini dengan menutup kemungkinan koreksi 

berbasis fakta, sehingga individu semakin terkurung dalam narasi yang meneguhkan keyakinannya sendiri 

(Jauernig et al., 2022). Post-truth dengan demikian menghasilkan bukan hanya disorientasi kognitif, tetapi juga 

krisis pembentukan karakter moral. 

Dampak krisis ini bersifat berlapis. Pada tingkat individual, subjek mengalami kebingungan normatif 

karena kehilangan kerangka evaluatif yang stabil untuk menilai informasi dan tindakan. Pada tingkat sosial, ruang 

publik bergeser dari arena penilaian rasional berbasis fakta menjadi medan konflik narasi yang saling 

menegasikan. Polarisasi politik, tribalisme digital, dan normalisasi disinformasi menunjukkan bahwa masyarakat 

tidak lagi disatukan oleh komitmen bersama terhadap kebenaran faktual. Sementara itu, pada tingkat institusional, 

otoritas pengetahuan, baik sains, hukum, maupun agama mengalami delegitimasi karena dipersepsikan tidak lebih 

dari sekadar opini yang bersaing di pasar narasi. 

Berbagai penelitian empiris mengonfirmasi dampak destruktif kondisi ini. Enroth menunjukkan bahwa 

paparan informasi palsu tidak hanya memengaruhi penilaian kognitif, tetapi juga evaluasi moral dan keputusan 

sosial individu (Enroth, 2023). Haslam dan Loughnan menegaskan bahwa dimensi kemanusiaan seperti empati, 

keadilan, dan tanggung jawab dapat tereduksi ketika individu terus-menerus terpapar narasi manipulatif (Haslam 

& Loughnan, 2014). Selain itu, Vosoughi, Roy, & Aral serta Lewandowsky et al. menemukan bahwa dominasi 

narasi pragmatis dan polarisasi informasi di media sosial tidak hanya melemahkan integritas moral individu, tetapi 

juga menimbulkan fragmentasi sosial yang memperkecil ruang dialog etis (Vosoughi et al., 2018; Lewandowsky 

et al., 2017). Namun demikian, sebagian besar kajian tersebut masih berfokus pada aspek psikologis, sosiologis, 

dan kognitif, sementara dimensi filosofis tentang bagaimana krisis ini berakar pada struktur kesadaran moral 

manusia relatif kurang dieksplorasi. 

Di sinilah filsafat Hegel menawarkan relevansi yang signifikan untuk mendiagnosis krisis post-truth secara 

lebih mendalam. Alih-alih memahami problem moral sebagai kegagalan individual atau defisit kognitif semata, 

Hegel menempatkan moralitas dalam kerangka kehidupan etis yang bersifat sosial, historis, dan 

terinstitusionalisasi. Moralitas bukan sekadar kumpulan aturan eksternal atau pilihan subjektif personal, 

melainkan hasil dari relasi dialektis antara kehendak individu dan tatanan kehidupan bersama yang rasional 

(Wood, 2012, hlm. 108). Dari perspektif ini, krisis post-truth dapat dibaca sebagai gejala keterputusan antara 

subjektivitas individu dan struktur etis kolektif yang seharusnya menopang kebenaran publik. 

Lebih jauh, Hegel menegaskan bahwa kontradiksi sosial, termasuk ketegangan antara fakta dan opini, 

antara klaim universal dan kepentingan partikular bukanlah anomali yang sekadar mengganggu keteraturan moral, 

melainkan momen inheren dalam perkembangan kesadaran etis itu sendiri (Lazarus, 2025). Ketika kontradiksi 

tersebut tidak diolah dalam kerangka kehidupan etis yang rasional, ia memproduksi alienasi, fragmentasi sosial, 

dan disintegrasi kepercayaan publik. Namun, ketika kontradiksi dihadapi secara reflektif melalui institusi dan 

praktik etis bersama, ia justru menjadi sarana pembentukan kebebasan yang lebih matang. Dalam arti ini, post-



 

Menari Bersama Hegel… (Julius Stefanus Sibagariang) 13 

truth tidak hanya menandai kemerosotan moral, tetapi mengungkap kegagalan struktur etis dalam 

mengintegrasikan kebebasan subjektif dengan tanggung jawab sosial. 

Bertolak dari kerangka tersebut, artikel ini mengusung tesis bahwa “jalan keluar” atas krisis post-truth 

terutama harus dicari dalam etika Sittlichkeit, yakni dalam kehidupan etis yang terinstitusionalisasi. Sittlichkeit, 

dalam sistem filsafat Hegel, merupakan horizon konkret tempat kebebasan menjadi nyata, bukan sebagai klaim 

kebenaran privat atau niat subjektif semata, melainkan sebagai praktik hidup yang dibentuk, diuji, dan 

dipertahankan dalam relasi sosial yang rasional. Dengan kata lain, solusi terhadap post-truth tidak terletak pada 

koreksi epistemik individual semata, melainkan pada pemulihan kemampuan manusia untuk menari bersama 

dalam tatanan etis yang sama. 

Dalam kerangka ini, konsep-konsep Hegelian lain seperti Geist dan Bildung tidak diangkat sebagai fokus 

analisis yang berdiri sendiri, melainkan dipahami sebagai dimensi internal dari Sittlichkeit itu sendiri. Geist 

menunjuk pada karakter intersubjektif kesadaran etis yang memungkinkan koordinasi gerak moral antarindividu, 

sementara Bildung merujuk pada proses formasi historis yang melatih subjek agar mampu menginternalisasi dan 

menghidupi norma-norma etis tersebut. Keduanya bukan tujuan otonom, melainkan proses yang menghidupkan 

dan menopang Sittlichkeit. Oleh karena itu, pembahasan mendalam mengenai Sittlichkeit dengan sendirinya akan 

menyentuh peran Geist dan Bildung tanpa perlu menempatkannya sebagai konsep yang setara secara sistematis. 

Berdasarkan asumsi ini, penelitian ini bertujuan menjembatani kajian empiris mengenai post-truth dengan 

refleksi filosofis tentang krisis moral dalam masyarakat modern. Fokus utama artikel ini adalah menunjukkan 

bagaimana problem post-truth berakar pada melemahnya kehidupan etis yang terinstitusionalisasi, serta 

bagaimana konsep Sittlichkeit dapat memberikan kerangka normatif sekaligus praktis untuk memulihkan orientasi 

moral individu dan kolektif. Dengan menelusuri tiga momen utama Sittlichkeit seperti keluarga, masyarakat sipil, 

dan negara, artikel ini berupaya memperlihatkan secara konkret bagaimana pembentukan karakter dan 

pemeliharaan kebenaran publik harus berlangsung dalam setiap ranah kehidupan etis tersebut. 

Akhirnya, artikel ini menegaskan bahwa krisis post-truth tidak dapat diatasi melalui solusi teknis atau 

moralistik semata. Ia menuntut rekonstruksi kehidupan etis yang memungkinkan kebebasan dan kebenaran 

bergerak bersama. Dalam horizon Hegelian, kebebasan hanya sungguh-sungguh nyata ketika dihidupi dalam 

Sittlichkeit dalam relasi yang saling mengakui, dalam praktik sosial yang bertanggung jawab, dan dalam institusi 

rasional yang menjaga kebenaran publik. Menari bersama Hegel di era post-truth, dengan demikian, berarti belajar 

menghidupi kebebasan bukan melawan yang lain, tetapi bersama yang lain, dalam tatanan etis yang 

memungkinkan kebenaran tetap tegak di tengah tarik-menarik narasi. 

METODE PENELITIAN 

Metode Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library research) 

(Zed, 2008, hlm. 14), yang dilakukan melalui telaah literatur primer maupun sekunder yang relevan dengan isu 

post-truth, pendidikan karakter, serta filsafat Hegel. Literatur yang digunakan meliputi karya-karya klasik Hegel, 

kajian kontemporer tentang dialektika, serta penelitian empiris mengenai dampak sosial dan moral dari post-truth. 

Analisis dilakukan dengan pendekatan hermeneutis-dialektis, yaitu membaca, menginterpretasi, dan mengkritisi 

teks-teks tersebut dalam kerangka dialektika Hegel. Proses dialektis ini menempatkan kontradiksi—antara fakta 

dan opini, antara moralitas individual dan kehidupan etis kolektif—sebagai bahan refleksi untuk menghasilkan 

sintesis konseptual yang lebih tinggi. Dengan demikian, metode ini tidak hanya menekankan deskripsi literatur, 

tetapi juga usaha filosofis untuk menemukan relevansi pemikiran Hegel bagi pengembangan karakter di era post-

truth. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Post-Truth dan Krisis Moral 

Fenomena post-truth, sebagaimana ditegaskan Miroslav Vacura, dapat dipahami sebagai sinonim dari post-

fact dan post-reality, yakni suatu kondisi ketika fakta objektif tidak lagi menjadi penentu utama dalam 

pembentukan opini publik  (Vacura, 2020). Fakta dan narasi diproduksi secara strategis, emosi lebih dominan 

daripada rasionalitas, dan aktor sosial-politik sering kali mengabaikan bukti. Kondisi ini menandai pergeseran 

mendasar: kebenaran tidak lagi diperlakukan sebagai fondasi bersama, melainkan sebagai instrumen retoris yang 

dapat diputar sesuai kepentingan. Vacura menguraikan tiga penyebab utama post-truth: pertama, perkembangan 

teknologi informasi dan media sosial yang mempercepat arus informasi tanpa filter; kedua, perubahan ekonomi-

politik global yang menimbulkan ketidakstabilan; dan ketiga, warisan filsafat postmodernisme yang merelatifkan 

klaim kebenaran akademis maupun sosial (Vacura, 2020). 



 

14         ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 11-23 

Postmodernisme, dengan penekanan pada relativitas dan dekonstruksi, pada mulanya menawarkan kritik 

penting terhadap dominasi ideologi tertentu. Namun dalam praktik sosial kontemporer, ia sering bergeser menjadi 

nihilisme epistemik: tidak ada kebenaran absolut, setiap klaim hanyalah konstruksi ideologis. Hasilnya, fakta 

ilmiah sering diperlakukan sejajar dengan opini subjektif, sementara moralitas direduksi menjadi kalkulasi 

pragmatis, yang benar adalah yang menguntungkan individu atau kelompok tertentu (Long et al., 2021). Situasi 

ini melahirkan ruang sosial di mana emosi lebih dihargai daripada objektivitas, dan narasi populer yang 

menyenangkan atau menghibur massa lebih cepat diterima daripada data faktual yang menuntut refleksi kritis. 

Rommetveit menambahkan bahwa teknologi digital memperparah kondisi ini dengan mengaburkan batas 

antara fakta dan nilai, manusia dan mesin, serta ilmu pengetahuan dan politik. Algoritma media sosial 

menciptakan echo chamber dan filter bubble yang membuat orang hanya berinteraksi dengan informasi yang 

sesuai dengan pandangan mereka sendiri (Rommetveit, 2022). Akibatnya, terbentuklah realitas paralel yang sulit 

dijembatani, di mana klaim kebenaran tidak lagi diuji bersama, melainkan dikukuhkan secara tribal dalam 

kelompok yang homogen. Fenomena ini selaras dengan temuan Vosoughi, Roy, & Aral bahwa berita bohong 

justru menyebar lebih cepat daripada berita benar, karena daya tarik emosionalnya yang lebih besar (Vosoughi et 

al., 2018). 

Dalam kerangka ini, Simon menegaskan bahwa post-truth berakar pada kesadaran egologis, kesadaran yang 

terpusat pada diri sendiri, tertutup terhadap orang lain, dan menolak nilai intersubjektif (Simon, 2020). Kebenaran 

tidak lagi diupayakan dalam dialog, tetapi dalam afirmasi diri. Akibatnya, krisis moral tak terhindarkan: nilai-

nilai kejujuran, ketulusan, dan tanggung jawab tidak lagi dihormati. Sebaliknya, ruang publik dipenuhi budaya 

saling curiga, ujaran kebencian, intoleransi, bahkan kekerasan sosial. Effron & Helgason memperkuat gambaran 

ini dengan menunjukkan bahwa kebohongan politik atau disinformasi tidak hanya dipercaya, tetapi juga 

dimaafkan, bahkan dinormalisasi (Effron & Helgason, 2022). Standar moral melemah: kebohongan tidak 

dianggap salah jika menguntungkan kelompok tertentu, disampaikan dengan retorika meyakinkan, atau diulang 

terus-menerus hingga terasa wajar. 

Fenomena ini mencerminkan apa yang digambarkan Vogelmann, bahwa post-truth adalah situasi ketika 

kebenaran tidak lagi menjadi fondasi utama kehidupan publik, melainkan digantikan oleh opini dan emosi 

(Vogelmann, 2018). Politik kehilangan arah etis, ruang publik kehilangan legitimasi sebagai arena pencarian 

kebenaran bersama, dan masyarakat terbiasa menerima kebohongan sebagai “fakta alternatif.” Lebih jauh lagi, 

Austad menyoroti bahwa batas benar dan salah menjadi kabur, sehingga individu merasa bebas membangun 

“kebenaran” versinya sendiri (Austad, 2001). Ambiguitas moral ini berakibat serius: perilaku yang semestinya 

dianggap salah dapat dengan mudah dinormalkan jika sesuai dengan kepentingan pribadi atau kelompok dominan. 

Krisis ini semakin jelas bila dilihat dari sudut pandang otoritas sosial. Enroth  menunjukkan bahwa krisis 

post-truth sejatinya adalah krisis otoritas: runtuhnya kepercayaan terhadap institusi-institusi pengetahuan dan 

moral (sains, hukum, agama, bahkan negara) (Enroth, 2023). Otoritas tidak lagi dihormati, melainkan dipandang 

sebagai “satu versi kebenaran di antara yang lain.” Akibatnya, institusi yang seharusnya berfungsi sebagai 

penopang kebenaran kolektif kehilangan legitimasi moralnya. Hal ini sejalan dengan analisis Lewandowsky et al. 

bahwa masyarakat post-truth kehilangan kemampuan membedakan informasi valid dan hoaks karena absennya 

otoritas epistemik yang diakui bersama (Lewandowsky et al., 2017). 

Dari perspektif psikologi sosial, penyebaran disinformasi memiliki dimensi emosional yang kuat. Studi 

terbaru menunjukkan bahwa hoaks yang memicu emosi moral negatif, seperti kemarahan atau rasa bersalah, lebih 

mudah viral daripada informasi yang netral (Jauernig et al., 2022). Dengan kata lain, post-truth bukan hanya 

persoalan kognitif, tetapi juga persoalan afektif: opini yang kuat bukan hasil perenungan kritis, melainkan hasil 

resonansi emosional. Fenomena ini mempertegas bahwa krisis post-truth adalah krisis moral, karena emosi, bukan 

integritas, menjadi fondasi pengambilan keputusan etis. 

Dari seluruh analisis ini, jelas bahwa post-truth bukan sekadar problem epistemologis, pertanyaan tentang 

bagaimana manusia mengetahui kebenaran, melainkan problem moral yang mengguncang fondasi kehidupan 

bersama. Ia bukan hanya krisis informasi, melainkan krisis integritas. Ketika masyarakat tidak lagi memiliki 

standar bersama untuk menilai benar dan salah, kebenaran berubah menjadi komoditas, politik kehilangan arah 

etis, dan karakter manusia menjadi rapuh. Post-truth dengan demikian adalah bentuk baru krisis peradaban: krisis 

yang bukan hanya mengaburkan relasi antara fakta dan opini, tetapi juga melemahkan komitmen manusia pada 

nilai-nilai moral yang menopang keberlangsungan hidup bersama (Austad, 2001, hlm. 120). 

Dari Krisis Moral ke Krisis Karakter: Post-Truth dan Ancaman bagi Kemanusiaan 

Dampak Krisis post-truth bukan sekadar problem epistemologis yang berkaitan dengan cara manusia 

mengetahui kebenaran, melainkan juga problem etis yang mengguncang fondasi kemanusiaan. Fenomena ini 

meruntuhkan orientasi moral dan mengikis pembentukan karakter yang sehat. Jika moralitas adalah horizon nilai 



 

Menari Bersama Hegel… (Julius Stefanus Sibagariang) 15 

yang memberi arah bagi kehidupan bersama, maka karakter merupakan aktualisasi konkret dari nilai itu dalam 

tindakan sehari-hari. Karena itu, krisis moral dalam era post-truth tak terelakkan berkembang menjadi krisis 

karakter. 

Austad  mengidentifikasi dua faktor utama: pertama, hilangnya kompas moral, sehingga nilai kejujuran, 

tanggung jawab, dan keadilan dikorbankan demi kepentingan sesaat; kedua, jebakan echo chamber digital yang 

memutuskan individu dari fakta bersama dan menggantinya dengan “realitas” yang diproduksi secara tribal 

(Austad, 2001, hlm. 121-22). Riset terbaru dari Wardle & Derakhshan tentang ekologi disinformasi menegaskan 

bahwa fenomena ini bukan sekadar kebingungan informasi, melainkan pergeseran radikal dalam cara manusia 

membangun makna sosial (Wardle & Derakhshan, 2017). Alih-alih kebenaran bersama, masyarakat kini ditopang 

oleh narasi kompetitif yang dipertahankan demi kepentingan politik atau identitas. 

Akibatnya, solidaritas sosial semakin melemah. Sunstein dalam Republic.com menyoroti bagaimana 

algoritma media sosial secara sistematis membatasi horizon epistemik, membuat warga hanya berinteraksi dengan 

informasi yang mengonfirmasi preferensinya (Sunstein, 2001, hlm. 23). Hal ini memunculkan “ruang gema” (echo 

chamber) yang bukan hanya memisahkan, tetapi juga menutup kemungkinan koreksi. Fragmentasi epistemik ini 

berujung pada fragmentasi moral: masyarakat kehilangan fondasi etis bersama, dan karakter individu pun 

tercerabut dari kesadaran kolektif. 

Padahal, kemanusiaan manusia tidak pernah hanya bersifat kognitif. Manne menekankan bahwa manusia 

adalah makhluk kreatif, berpikir, sekaligus bermoral, yang hidup dalam jaringan emosi, relasi, dan tanggung 

jawab (Manne, 2016, hlm. 55). Haslam & Loughnan menambahkan bahwa humanness adalah spektrum yang 

mencakup dimensi positif (empati, kasih sayang, etika) sekaligus sisi gelap (egoisme, kekejaman, manipulasi) 

(Haslam & Loughnan, 2014). Dalam konteks post-truth, sisi gelap ini justru diperkuat. Disinformasi tidak hanya 

memanipulasi opini, tetapi juga mengikis empati dan menormalisasi kebohongan (Effron & Helgason, 2022). 

Lebih jauh, teknologi modern memperparah krisis karakter. Huang & Rust menegaskan bahwa martabat 

manusia sedang “dikikis secara sistematis” oleh penetrasi digital (Huang & Rust, 2018). Sherry Turkle dalam 

Alone Together menyoroti paradoks ini: semakin terhubung secara virtual, manusia justru semakin terasing secara 

eksistensial (Turkle, 2011). Tegmark  memperdalam dilema tersebut: kecerdasan buatan kini mampu meniru 

empati dan kreativitas—dua hal yang selama ini dianggap inti kemanusiaan (Tegmark, 2017).  

Krisis ini juga memperlihatkan bahwa moralitas tak lagi dijalani melalui refleksi kritis, tetapi melalui emosi 

instan yang dimobilisasi. Solovev dan Prollochs menemukan bahwa berita bohong jauh lebih cepat menyebar 

ketika dikaitkan dengan emosi moral seperti kemarahan atau jijik (Solovev & Pröllochs, 2022). Dengan kata lain, 

integritas manusia bukan hanya tergoda, tetapi secara struktural dilemahkan oleh ekosistem digital. Refleksi 

filosofis Hannah Arendt tentang banalitas kejahatan terasa relevan: kejahatan besar bisa lahir bukan karena 

kebencian mendalam, tetapi karena ketiadaan refleksi moral (Arendt, 1971, hlm. 29). Di era post-truth, banalitas 

itu muncul dalam bentuk “berbagi tanpa berpikir,” di mana tindakan sederhana menyebarkan hoaks justru 

berkontribusi pada rusaknya ruang publik. 

Dari perspektif sosiologi, krisis karakter ini memperlihatkan kehancuran institusi yang seharusnya 

menopang pembentukan etika. Mead dan Blumer menekankan pentingnya interaksi simbolik dalam membentuk 

identitas, sementara Parsons menekankan peran norma kolektif dalam menjaga stabilitas sosial. Namun, riset 

Lewandowsky et al. menunjukkan bahwa otoritas epistemik institusional (misalnya akademia, media, atau hukum) 

kini melemah drastis akibat banjir disinformasi. Dengan kata lain, individu kehilangan “cermin sosial” yang dapat 

menguji dan memperbaiki pandangannya (Lewandowsky et al., 2017). 

Dari perspektif psikologi moral, Decety & Cowell menegaskan bahwa empati dan kesadaran diri adalah 

kunci pembentukan perilaku etis (Decety & Cowell, 2015). Namun, kondisi post-truth menekankan tribalitas 

emosional yang memperkuat batas kelompok dan memperlemah empati lintas identitas. Dalam kerangka ini, 

karakter tidak lagi berfungsi sebagai disposisi moral universal, melainkan sebagai mekanisme tribal untuk 

melindungi “kita” dan melawan “mereka.” 

Krisis ini menyingkap bahwa pendidikan karakter konvensional, yang hanya berfokus pada transfer nilai 

positif, tidak lagi memadai. Tantangannya bukan hanya bagaimana mengajarkan kejujuran atau tanggung jawab, 

tetapi bagaimana menumbuhkan kesadaran kritis yang mampu menghadapi narasi manipulatif. Bajwa & Ng 

mengingatkan bahwa inti karakter bukan pada perilaku eksternal semata, tetapi pada niat dan integritas batin yang 

terus diuji dalam situasi kompleks (Bajwa & Ng, 2025). Artinya, pendidikan karakter di era post-truth harus 

melibatkan disiplin reflektif, kemampuan menahan diri, dan keberanian moral untuk menolak narasi yang 

menyesatkan, bahkan ketika narasi itu populer atau menguntungkan secara pragmatis. 

Pada akhirnya, krisis karakter ini memperlihatkan keterbatasan pendekatan moralitas atomistik. Selama 

karakter dipahami hanya sebagai kualitas privat, maka ia akan rapuh di hadapan arus besar narasi publik yang 

manipulatif. Kita membutuhkan kerangka filosofis yang lebih luas, yang mampu melihat karakter sebagai formasi 

intersubjektif, historis, dan sosial. Di sinilah relevansi Hegel muncul. Hegel menolak memisahkan individu dari 



 

16         ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 11-23 

komunitas, subjek dari objek, atau moralitas dari sejarah. Baginya, karakter terbentuk melalui dialektika: melalui 

negasi, konflik, dan rekonsiliasi yang membuka jalan menuju kebebasan etis yang lebih tinggi. 

Dengan demikian, dari krisis post-truth yang telah mereduksi kebenaran menjadi klaim privat, kita perlu 

bergerak menuju horizon filosofis yang lebih kokoh. Hegel menawarkan kerangka tersebut melalui konsep 

dialektika subjek-objek, Geist, Bildung, dan Sittlichkeit. Semua ini bukan sekadar abstraksi metafisik, melainkan 

jalan praktis untuk memahami bagaimana karakter manusia dapat dipulihkan melalui dinamika sosial dan etis. 

Menari Bersama Hegel: Sebuah Upaya Pengembangan Karakter Di Era Post-truth 

Epistemologi Hegel dan Dialektika Subjek-Objek 

Dalam sejarah filsafat modern, relasi antara subjek dan objek kerap dipahami secara terpisah. Kant, 

misalnya, menegaskan bahwa pengetahuan manusia selalu dibatasi oleh struktur apriori subjek, sehingga dunia 

sebagaimana adanya (das Ding an sich) tidak pernah sepenuhnya terjangkau. Meskipun revolusioner, pendekatan 

ini, menurut Hegel menyisakan problem mendasar terkait relasi subjek dan objek yang dibekukan dalam batas 

refleksi epistemologis dan gagal menjelaskan bagaimana kesadaran berkembang secara historis dan sosial 

(Giacché, 2020). 

Hegel menolak pemisahan statis tersebut. Baginya, pengetahuan bukan hasil korespondensi pasif antara 

subjek dan objek, melainkan proses dialektis yang hidup. Subjek dan objek saling menegasikan dan memediasi 

satu sama lain dalam gerak rasional yang berkelanjutan (Hegel, 1977). Dialektika inilah yang menjadi jantung 

filsafat Hegel: suatu gerak yang tidak hanya metodologis, tetapi juga ontologis, karena merefleksikan dinamika 

realitas itu sendiri (Saumantri, 2023). 

Dari kerangka ini, kita dapat menyoroti tiga aspek utama pemikiran Hegel mengenai relasi subjek dan 

objek. Pertama, bagaimana rasio dan dialektika menjadi medium interaksi antara subjek dan objek; kedua, 

bagaimana spirit individu berkembang menuju lingkup universal; dan ketiga, bagaimana kesatuan subjek dan 

objek terwujud dalam pengalaman nyata. Ketiga aspek ini membentuk kerangka dialektika Hegel yang dinamis, 

menghubungkan pemahaman rasional dengan realitas sosial dan moral. 

1. Rasio dan Dialektika Subjek–Objek 

Bagi Hegel, subjek dan objek tidak dapat dipisahkan. Mereka saling berdialektika melalui rasio yang 

mengarah pada pemahaman lebih universal, dimediasi oleh Geist (roh/jiwa/semangat) yang menjadi prinsip 

kesatuan keduanya. Proses dialektika ini berlangsung melalui siklus tesis–antitesis–sintesis: tesis sebagai kondisi 

awal, antitesis sebagai negasi, dan sintesis sebagai rekonsiliasi yang lebih tinggi. Misalnya, seorang penjahat yang 

mengakui kesalahannya (tesis) berhadapan dengan hakim yang memberi pengampunan (antitesis), melahirkan 

rekonsiliasi dan perdamaian (sintesis) (Al Azis, 2021). Negasi dan kontradiksi di sini bukan hambatan, melainkan 

jalan menuju pemahaman yang lebih mendalam. 

2. Dari Spirit Individual ke Universal 

Hegel menegaskan bahwa moralitas tidak berhenti di ranah privat. Spirit dalam diri individu harus bergerak 

ke keluarga, masyarakat, dan akhirnya negara. Yang partikular harus selalu ditransformasikan menuju yang 

universal. Contohnya, individu yang hanya mementingkan dirinya (partikular) akan mengalami konflik dengan 

kepentingan orang lain. Melalui hukum, norma, dan nilai sosial (antitesis), ia belajar keluar dari keterpusatan diri, 

hingga menemukan sintesis dalam keterlibatan sosial dan tanggung jawab sebagai warga negara (Amanda, 2024). 

Dengan demikian, kesadaran moral selalu terkait dengan realitas sosial yang lebih luas. 

3. Kesatuan Subjek dan Objek 

Berbeda dengan sains modern yang memisahkan subjek dan objek, Hegel melihat keduanya bersatu dalam 

dialektika. Subjek memahami dirinya melalui perjumpaan dengan objek, dan objek bermakna melalui pengalaman 

subjek. Seorang seniman, misalnya, tidak dapat memahami identitas dirinya tanpa karya seni yang ia hasilkan 

(objek), dan karya seni itu hanya bermakna jika ditafsirkan dan dihidupi oleh sang seniman maupun orang lain. 

Dalam perjumpaan ini, Geist menjadi perekat yang menyatukan partikularitas ke dalam kesatuan universal 

sekaligus sumber moralitas. 

Dialektika subjek-objek ini menunjukkan bahwa pengetahuan, kesadaran, dan moralitas bukanlah urusan 

individual yang terisolasi, tetapi berkembang secara historis, sosial, dan etis. Dari sini, Hegel memperluas 

refleksinya ke konsep yang lebih konkret dan aplikatif: Geist, sebagai roh kolektif yang memandu perkembangan 

individu dan masyarakat; Bildung, sebagai proses pembentukan diri dan pengembangan kapasitas moral; dan 

Sittlichkeit, sebagai realisasi etika dalam kehidupan sosial yang konkret melalui keluarga, masyarakat, dan negara. 

Dengan kata lain, pemahaman tentang dialektika subjek-objek membuka jalan bagi analisis lebih mendalam 

tentang bagaimana individu, pendidikan, dan kehidupan etis saling menari dalam totalitas kehidupan Hegelian 



 

Menari Bersama Hegel… (Julius Stefanus Sibagariang) 17 

Namun, penting ditegaskan sejak awal bahwa bagi Hegel, dialektika subjek–objek tidak berhenti pada 

tataran kesadaran individual. Justru dari sinilah ia bergerak menuju persoalan yang lebih konkret tentang 

bagaimana kesadaran, rasionalitas, dan kebebasan menemukan bentuk nyatanya dalam kehidupan bersama. 

Dengan kata lain, dialektika epistemologis membuka jalan menuju persoalan etis dan sosial, yakni Sittlichkeit 

sebagai aktualisasi kebebasan. 

Dari Dialektika Kesadaran menuju Kehidupan Etis 

Era post-truth ditandai oleh krisis kesadaran kolektif: fakta terpinggirkan oleh opini emosional, ruang 

publik terfragmentasi, dan individu kian terjebak dalam gelembung informasi (echo chamber) yang menutup diri 

dari koreksi (Kinghorn, 2020, hlm. 235). Kondisi ini tidak hanya menurunkan kualitas diskursus publik, tetapi 

secara lebih mendasar menggerogoti karakter moral, sebab individu kehilangan orientasi etis ketika kebenaran 

direduksi menjadi klaim privat atau kepentingan kelompok. Dalam perspektif Hegelian, fenomena ini tidak dapat 

dipahami sebagai sekadar kegagalan epistemik individual, melainkan sebagai kegagalan struktur kesadaran sosial 

yang menopang kehidupan bersama. 

Dalam kerangka Hegelian, kesadaran tidak pernah berdiri sendiri sebagai entitas privat. Kesadaran selalu 

terbentuk, dimediasi, dan diuji dalam relasi historis, bahasa, norma, dan praktik sosial. Hegel secara tegas menolak 

reduksi kesadaran menjadi sekadar awareness pasif terhadap objek; setiap bentuk persepsi dan pengetahuan selalu 

sudah terjerat dalam struktur sosial yang diwariskan secara historis (Hegel, 1977). Dengan demikian, krisis post-

truth tidak dapat dijelaskan hanya sebagai masalah “kurang informasi,” tetapi harus dibaca sebagai krisis ruang 

sosial yang membentuk kesadaran itu sendiri. Fakta dikalahkan oleh opini emosional bukan semata karena 

lemahnya rasio individual, melainkan karena rapuhnya kehidupan etis yang seharusnya membentuk, mengoreksi, 

dan meneguhkan kesadaran. 

Di titik inilah konsep Geist memperoleh relevansi kritis. Bagi Hegel, Geist bukan kesadaran individual 

yang terisolasi, melainkan kesadaran intersubjektif yang lahir dari relasi dialektis antara individu, komunitas, dan 

dunia historisnya (Hegel, 1977). “Aku” hanya menjadi subjek sejauh ia diakui dalam “kita”; identitas moral selalu 

dibentuk melalui relasi pengakuan (Anerkennung). Prinsip ini menunjukkan bahwa karakter tidak mungkin 

dibangun secara soliter, melainkan selalu melalui internalisasi nilai, norma, dan praktik bersama. Oleh karena itu, 

krisis karakter di era post-truth dapat dibaca sebagai krisis relasi sosial, yang mana kesadaran individu tercerabut 

dari koreksi dan peneguhan komunitas, sehingga klaim kebenaran jatuh menjadi ekspresi afektif, preferensi privat, 

atau identitas kelompok yang tertutup. 

Lebih jauh, Hegel menunjukkan bahwa pelemahan Geist bukan sekadar penyimpangan moral individual, 

melainkan kegagalan roh sosial dalam menjalankan fungsi normatifnya. Ketika kesadaran berhenti pada kepastian 

subjektif (Gewissheit) dan tidak bergerak menuju kebenaran objektif (Wahrheit), ruang publik kehilangan daya 

korektif rasionalnya  (Hegel, 1977). Dalam konteks post-truth, hal ini tampak ketika narasi manipulatif, distorsi 

algoritmik, dan bias komunitas digital membentuk kesadaran yang menyimpang. Tanpa Geist yang hidup, 

kesadaran mudah terjebak dalam echo chamber yang memperkuat bias dan menutup diri dari rasionalitas publik. 

Dalam kerangka ini, Hegel juga menekankan performativitas tindakan sadar. Setiap tindakan bukan sekadar 

ekspresi subjektif, melainkan realisasi objektif identitas moral, yaitu “doing so, makes it so” (Hegel, 1977, hlm. 

72-79). Menolak menyebarkan informasi yang meragukan, misalnya, bukan hanya keputusan teknis, tetapi 

pernyataan etis yang mengukuhkan integritas diri. Karakter, dengan demikian, tidak dibentuk oleh teori moral 

semata, melainkan oleh konsistensi tindakan etis yang diuji dalam praktik sosial sehari-hari. 

Kerangka ini semakin jelas jika kita mengingat pembedaan Hegel antara an sich (potensi generik) dan für 

sich (aktualisasi nyata). Nilai moral yang diketahui secara abstrak hanyalah tahap awal; ia baru menjadi karakter 

ketika diwujudkan dalam tindakan konkret (Stekeler-Weithofer, 2020). Seorang anak mungkin paham definisi 

kejujuran, tetapi karakter jujur hanya terbukti ketika ia berani berkata benar meski berisiko. Era post-truth 

memperlebar jurang antara an sich dan für sich: banyak orang tahu berita bohong berbahaya, tetapi tetap 

menyebarkannya demi kepentingan. Karena itu, pendidikan karakter harus berfungsi sebagai jembatan yang 

mengubah kesadaran generik menjadi praksis nyata. 

Namun, Geist tidak hadir secara otomatis atau alamiah dalam diri individu. Kesadaran intersubjektif yang 

menopang kehidupan etis tidak muncul begitu saja sebagai hasil keberadaan sosial, melainkan dibentuk melalui 

proses historis yang panjang, berlapis, dan sering kali penuh ketegangan. Proses inilah yang oleh Hegel dipahami 

sebagai Bildung. Dengan istilah ini, Hegel menunjuk pada formasi diri yang bersifat dialektis, yaitu sebuah 

perjalanan kesadaran dari keterlekatan awal pada immediacy menuju kebebasan rasional yang diperoleh secara 

reflektif. 

Bildung tidak dapat direduksi menjadi pendidikan formal (Ausbildung) atau sekadar akumulasi kebudayaan 

(Kultur). Seperti ditegaskan Marina F. Bykova, intensitas dan frekuensi penggunaan istilah Bildung dalam karya-



 

18         ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 11-23 

karya Hegel, yang jauh melampaui istilah pedagogis lainnya menunjukkan bahwa ia memegang peranan 

fundamental dalam keseluruhan kerangka Hegelian (Bykova, 2020, hlm. 425). Bildung merujuk pada proses 

formasi roh (spirit) itu sendiri, yaitu suatu proyek sosial-historis di mana individu membentuk identitas rasional 

dan etisnya dengan menginternalisasi, menguji, dan mereinterpretasi nilai-nilai serta institusi yang membentuk 

komunitasnya. Dalam pengertian ini, Bildung bukan sekadar sarana pendidikan, melainkan medium ontologis 

bagi pembentukan subjek etis. 

Secara historis, terangnya posisi Bildung tak dapat dilepaskan dari warisan neo-humanisme Jerman, yaitu 

tokoh seperti Herder (Herder, 1787) dan Wilhelm von Humboldt (Humboldt, 1903) yang menekankan 

pembentukan diri sebagai tujuan fundamental pendidikan. Forster menunjukkan bagaimana tradisi ini 

menempatkan pengembangan pribadi dalam konteks sejarah dan kebudayaan; Hegel kemudian mengolah dan 

meradikalisasi warisan tersebut dengan menempatkan Bildung dalam horizon roh obyektif yang bersifat historis 

(Forster, 1998, hlm. 75-80). Peralihan ini penting karena menandai bahwa Bildung menurut Hegel bukan proyek 

individual terisolasi melainkan proyek sosial-historis: individu membentuk dirinya dengan menginternalisasi dan 

sekaligus mereinterpretasi jejak-jejak budaya serta institusi yang membentuk komunitasnya. Karena itu, 

pembicaraan tentang pendidikan karakter tidak boleh dilepaskan dari konteks historis-kultural di mana subjek 

tumbuh. 

Bykova menyebut Bildung sebagai “a fundamental, social-historical project of the spirit’s self-cultivation, 

a path toward rational autonomy and actively attained freedom from natural immediacy of life” (Bykova, 2020). 

Rumusan ini menegaskan bahwa kebebasan tidak diberikan secara instan, melainkan dicapai melalui kerja historis 

yang melibatkan konflik, ketegangan, dan rekonsiliasi. Dengan demikian, pembentukan karakter tidak dapat 

dilepaskan dari pengalaman kegagalan, perdebatan, dan krisis identitas; justru melalui momen-momen inilah 

kesadaran memperoleh kedalaman etis dan ketahanan normatif. 

Lebih lanjut, Bildung bekerja dalam beberapa lapisan yang saling menopang. Pertama, melalui pendidikan 

formal, ia menumbuhkan kapasitas rasional kritis yang memungkinkan individu mengambil jarak dari kondisi 

langsung dan menilai klaim kebenaran secara reflektif (de Vries, 1988, hlm. 401). Kedua, melalui formasi kultural, 

Bildung membentuk disposisi moral lewat praktik seni, bahasa, dan diskursus publik yang mengasah empati serta 

kepekaan normatif. Ketiga, melalui apropriasi historis, individu menjadi pembawa sekaligus pengolah tradisi, 

bukan sekadar pewaris pasif sehingga mampu mengaitkan identitas personalnya dengan gerak kebebasan kolektif 

(Ham et al., 2023). Tanpa sinergi ketiga dimensi ini, pembentukan karakter mudah tereduksi menjadi moralitas 

dangkal atau kepatuhan teknis semata (Bykova, 2020, hlm. 426-427). 

Dengan demikian, Bildung menyediakan mekanisme konkret untuk membangun ketahanan etis terhadap 

manipulasi naratif khas era post-truth. Ia melatih kesadaran untuk tidak berhenti pada keyakinan privat, tetapi 

mengujinya dalam ruang sosial yang sarat konflik dan pengakuan. Namun demikian, penting ditegaskan bahwa 

Bildung, betapapun sentralnya, tetap belum merupakan tujuan akhir kebebasan. Tanpa bentuk objektif yang 

mengikat dan berkelanjutan, Bildung berisiko berhenti sebagai proyek individual yang terfragmentasi, sementara 

Geist dapat menguap menjadi kesadaran kolektif yang cair dan tak stabil. 

Jawaban Hegel atas persoalan ini terletak pada Sittlichkeit. Dalam kehidupan etis yang terinstitusionalisasi, 

seperti keluarga, masyarakat sipil, dan negara, Geist menemukan bentuk objektifnya dan Bildung mencapai 

aktualitasnya. Di sinilah kebebasan tidak lagi sekadar disposisi internal, melainkan realitas yang dihidupi, diuji, 

dan dipertanggungjawabkan dalam struktur kehidupan bersama yang rasional. 

‘Sittlichkeit’: Kehidupan Etis sebagai Aktualisasi Kebebasan 

Jika Geist menyingkapkan hakikat kesadaran sebagai relasi intersubjektif dan Bildung menunjukkan proses 

formasi diri dialektis yang berlangsung dalam sejarah, maka Sittlichkeit menghadirkan titik kulminasi di mana 

kebebasan menemukan bentuknya yang paling konkret, stabil, dan dapat dihidupi. Dalam kerangka ini, Hegel 

secara tegas membedakan Sittlichkeit dari Moralität. Moralität menekankan dimensi subjektif: individu 

merefleksikan tindakan, menimbang baik dan buruk berdasarkan suara hati, dan berusaha mempertahankan 

konsistensi moral personal (Hegel, 1974, hlm 330-331). Namun, bagi Hegel, dimensi ini belum memadai untuk 

menopang kehidupan etis dalam masyarakat modern. Kebebasan sejati tidak cukup dipahami sebagai niat baik 

atau komitmen batin, melainkan harus terwujud secara objektif dalam struktur sosial yang rasional. 

Dalam pengertian ini, Sittlichkeit adalah kesatuan dialektis antara kehendak subjektif dan tatanan objektif, 

antara kebebasan individual dan norma universal. Kebebasan bukan lagi sekadar kemungkinan kesadaran, 

melainkan realitas yang dihidupi melalui institusi, kebiasaan, dan praktik sosial yang diakui bersama. Dengan 

menempatkan Sittlichkeit sebagai bentuk paling nyata dari kebebasan, Hegel secara eksplisit menolak pandangan 

atomistik yang memahami individu sebagai entitas yang sepenuhnya mandiri dan otonom. Individu justru 

menemukan dirinya secara penuh ketika ia hidup di dalam jaringan relasi sosial yang bermakna dan rasional 



 

Menari Bersama Hegel… (Julius Stefanus Sibagariang) 19 

(Hegel, 1974, hlm 380). Sebagaimana ditegaskan Peperzak, kebebasan Hegelian bersifat substantif, bukan negatif; 

ia bukan kebebasan dari relasi, melainkan kebebasan di dalam dan melalui relasi etis yang dilembagakan 

(Peperzak, 2001, hlm. 194). 

Pemahaman ini menjadi sangat relevan dalam konteks post-truth. Era post-truth kerap mereduksi 

kebebasan menjadi “hak menyuarakan pendapat” tanpa keterikatan pada kebenaran publik, tanggung jawab sosial, 

atau dampak etis. Klaim kebenaran diperlakukan sebagai preferensi privat, bukan sebagai sesuatu yang harus 

diuji, dipertanggungjawabkan, dan diakui secara intersubjektif. Hegel membantu kita melihat bahwa kebebasan 

semacam ini justru bersifat ilusif: ia menghancurkan basis kehidupan bersama dan pada akhirnya merusak 

kebebasan itu sendiri. Tanpa Sittlichkeit, kebebasan berubah menjadi anarki normatif, dan kebenaran kehilangan 

tempatnya sebagai horizon kolektif. 

Struktur Sittlichkeit, menurut Hegel, terwujud dalam tiga momen etis yang saling melengkapi, yaitu 

keluarga, masyarakat sipil, dan negara. Ketiganya bukan sekadar institusi eksternal, melainkan tahap-tahap 

formasi etis di mana individu belajar menghidupi kebebasan dalam konfigurasi relasi yang berbeda (Hardimon, 

1994, hlm. 220-227). Setiap momen memiliki keutamaan dan keterbatasannya sendiri, dan justru dalam 

ketegangan dialektis antar-momen itulah kebebasan etis dimungkinkan. 

Keluarga merupakan bentuk paling elementer dari kehidupan etis. Di sini kebebasan diwujudkan bukan 

melalui refleksi rasional atau kontrak sosial, melainkan melalui cinta, afeksi, dan pengorbanan timbal balik. 

Individualitas belum tampil secara penuh; yang diutamakan adalah kebersamaan dan kelekatan (Hegel, 1974). 

Dalam keluarga, individu belajar bahwa kebebasan bukanlah kebebasan dari yang lain, melainkan kebebasan 

untuk menjadi diri sendiri di dalam relasi yang mengikat dan memelihara (Cedeño, 2024). Dalam konteks post-

truth, peran etis keluarga menjadi sangat krusial. Ketika ruang digital mendorong impulsivitas, polarisasi, dan 

validasi instan, keluarga dapat berfungsi sebagai ruang pertama pembentukan integritas: tempat individu belajar 

membedakan keinginan sesaat dari komitmen jangka panjang, belajar menahan diri, dan mengembangkan 

kepekaan terhadap kebenaran. Menolak menyebarkan informasi yang belum terverifikasi, misalnya, bukan 

sekadar tindakan teknis, melainkan kebiasaan etis yang pertama-tama dilatih dalam relasi intim dan penuh 

kepercayaan. Dengan demikian, keluarga membentuk fondasi karakter yang relatif tahan terhadap godaan 

manipulasi emosional khas era post-truth. 

Namun, kehidupan etis tidak berhenti pada keluarga. Modernitas, bagi Hegel, ditandai oleh diferensiasi 

sosial yang semakin kompleks, yang menemukan bentuknya dalam masyarakat sipil (bürgerliche Gesellschaft). 

Berbeda dari keluarga, masyarakat sipil menonjolkan individualitas, kepentingan, dan relasi instrumental. Di sini 

individu berinteraksi sebagai pemilik kebutuhan, produsen, konsumen, dan warga hukum (Wood, 2012, hlm. 240).  

Relasi tidak lagi didorong oleh cinta, melainkan oleh kepentingan. Namun, justru dalam medan inilah Hegel 

melihat potensi etis yang khas: individu belajar bahwa pemenuhan kepentingan personal selalu bergantung pada 

jaringan sosial yang lebih luas. 

Dalam masyarakat sipil, kebebasan diuji melalui hukum, pasar, dan institusi publik. Bagi Hegel, ini bukan 

sekadar arena kompetisi, melainkan sekolah etis di mana individu dipaksa menyadari keterikatan struktural antara 

dirinya dan yang lain (Hegel, 1977). Dalam konteks post-truth, masyarakat sipil sering kali terdistorsi menjadi 

arena pertarungan narasi dan manipulasi informasi demi keuntungan ekonomi atau simbolik. Di sinilah relevansi 

Sittlichkeit menjadi sangat konkret. Etika post-truth tidak cukup diatasi dengan seruan moral individual; ia 

membutuhkan pembentukan kebiasaan institusional yang mengikat kepentingan dengan tanggung jawab publik. 

Karakter etis dalam masyarakat sipil bukan hanya cakap memilah informasi, tetapi juga sadar bahwa penggunaan 

informasi selalu berdampak sosial. Kebebasan berekspresi harus disertai kesadaran akan implikasi etisnya bagi 

keadilan, kepercayaan, dan solidaritas. 

Puncak dari Sittlichkeit terletak pada negara (der Staat), yang oleh Hegel disebut sebagai “realitas ide etis” 

(Giacché, 2020; Hegel, 1977). Negara bukan sekadar aparat kekuasaan atau mekanisme administratif, melainkan 

bentuk objektif tertinggi dari kebebasan, tempat kehendak individu dan hukum universal diperdamaikan dalam 

tatanan rasional. Melalui partisipasi dalam hukum, institusi politik, dan kehidupan kewargaan, individu tidak 

kehilangan kebebasannya, melainkan justru mengaktualkannya secara penuh (Pelczynski, 1984, hlm. 95).  

Dalam era post-truth, krisis kepercayaan terhadap negara dan institusi publik menjadi salah satu gejala 

paling serius. Polarisasi politik, delegitimasi hukum, dan relativisasi kebenaran menunjukkan apa yang terjadi 

ketika negara gagal menjalankan fungsi etisnya. Hegel tidak mengidealkan negara empiris yang selalu rentan 

terhadap penyalahgunaan, melainkan menekankan negara sebagai tuntutan normatif: komunitas politik yang 

memungkinkan kebenaran publik ditegakkan secara institusional (Ng, 2020, hlm. 80). Dari perspektif ini, solusi 

terhadap post-truth menuntut pembentukan warga negara yang tidak hanya kritis, tetapi juga memiliki loyalitas 

etis terhadap kebenaran bersama—warga yang berani menolak manipulasi narasi, meski hal itu menguntungkan 

kelompoknya sendiri. 



 

20         ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 11-23 

Dengan demikian, Sittlichkeit menyediakan kerangka konkret untuk menghadapi krisis post-truth. Ia 

menunjukkan bahwa kebenaran tidak dapat dipertahankan hanya melalui kesadaran individual atau literasi teknis, 

melainkan harus dihidupi dalam jaringan kehidupan etis yang mencakup keluarga, masyarakat sipil, dan negara. 

Di sinilah Bildung dan Geist menemukan tempatnya yang tepat, bukan sebagai konsep yang berdiri sendiri, 

melainkan sebagai proses dan roh yang menghidupkan Sittlichkeit. Pendidikan karakter, dalam horizon ini, bukan 

sekadar transfer pengetahuan moral, tetapi pembentukan subjek yang mampu hidup dalam institusi etis, 

menanggung ketegangan antara kebebasan dan tanggung jawab, serta berpartisipasi dalam pemeliharaan 

kebenaran publik. 

Dengan menempatkan Sittlichkeit sebagai pusat solusi, Hegel menawarkan jalan keluar yang tidak jatuh 

pada moralisme abstrak maupun relativisme pragmatis. Kebebasan tidak direduksi menjadi hak privat untuk 

mengklaim kebenaran, tetapi dipahami sebagai tugas etis untuk hidup dalam kebenaran bersama. Dalam konteks 

post-truth, inilah inti pendidikan karakter yang relevan: membentuk individu yang bukan hanya mampu berpikir 

kritis, tetapi juga bersedia mengikatkan dirinya pada kehidupan etis yang memungkinkan kebenaran tetap tegak 

di tengah tarik-menarik narasi. 

Tarian Hegel di Era Post-truth: Dari Hukum, Hati, hingga Komunitas 

Dalam lanskap post-truth, kebebasan yang tidak berakar pada kehidupan etis kerap berubah menjadi anarki 

opini. Media sosial membuka ruang ekspresi yang nyaris tanpa batas, di mana setiap individu merasa berhak 

menyuarakan “kebenaran”-nya sendiri, namun tanpa mekanisme pengujian kolektif yang memadai. Legalitas—

seperti community guidelines, regulasi platform digital, atau perangkat hukum formal—sering kali hanya 

berfungsi sebagai pagar prosedural. Ia dapat ditegakkan secara mekanis, tetapi tidak menjamin substansi moral 

dari isi yang beredar. Akibatnya, berita palsu, ujaran kebencian, dan manipulasi narasi tetap dapat lolos sejauh 

tidak melanggar aturan formal. Legalitas semacam ini sah secara yuridis, tetapi kosong secara etis—sebuah bentuk 

Recht yang terlepas dari kehidupan moral yang hidup. 

Namun, menggantungkan harapan pada moralitas subjektif pun tidak otomatis menyelesaikan persoalan. 

Dalam ruang digital yang dikendalikan algoritma, suara hati mudah terperangkap dalam echo chamber yang 

mengukuhkan bias dan menutup diri dari koreksi. Setiap individu dapat merasa “benar” berdasarkan keyakinan 

batinnya sendiri, sementara klaim tersebut tidak pernah diuji dalam dialog rasional dengan yang lain. Moralitas 

yang seharusnya mengasah tanggung jawab justru merosot menjadi pembenaran diri. Kebebasan pun menyempit 

menjadi sekadar “hak untuk berbicara,” tanpa keterikatan pada kebenaran faktual maupun dampak sosial. Dalam 

istilah Hegelian, kebebasan berhenti pada Moralität—niat baik subjektif yang tidak pernah menemukan aktualitas 

objektifnya. 

Hegel membantu kita melihat bahwa kebebasan semacam ini adalah kebebasan yang belum selesai. 

Kebebasan baru menemukan bentuk sejatinya ketika bergerak ke dalam horizon Sittlichkeit, yakni kehidupan etis 

yang ditopang oleh institusi sosial, hukum, dan relasi pengakuan timbal balik. Di sini, kebebasan bukan ditolak, 

melainkan diorkestrasi: kehendak individu menemukan ruang aktualisasi justru ketika terhubung dengan norma 

bersama yang rasional. Dalam kerangka ini, pengembangan karakter di era post-truth tidak dapat berhenti pada 

literasi digital atau keterampilan berpikir kritis semata. Keduanya penting, tetapi belum memadai. Yang 

dibutuhkan adalah pengalaman konkret dalam komunitas etis—ruang di mana klaim kebenaran diuji bersama, 

tanggung jawab sosial diteguhkan, dan kebebasan individu dijalani dalam jaringan pengakuan yang saling 

mengikat. 

Fenomena politik identitas menunjukkan dengan jelas urgensi pendekatan ini. Dalam banyak perdebatan 

publik kontemporer, klaim kebenaran dilekatkan pada identitas kelompok, sehingga diskursus tidak lagi bertujuan 

mencari kebenaran bersama, melainkan mempertahankan posisi “kami” melawan “mereka.” Kebenaran direduksi 

menjadi instrumen mobilisasi, bukan horizon dialog. Dari perspektif Hegel, situasi ini mencerminkan kegagalan 

melampaui moralitas subjektif—baik individual maupun kolektif—menuju Sittlichkeit. Kebebasan berhenti pada 

partikularitas, bukannya bergerak menuju universalitas rasional di mana hukum, negara, dan ruang publik 

menyediakan arena pengakuan timbal balik. Di sinilah tantangan pengembangan karakter menjadi nyata: 

bagaimana membentuk subjek yang mampu keluar dari sekat identitas sempit dan berani mengafirmasi 

kepentingan universal demi solidaritas bersama. 

Krisis solidaritas global—mulai dari polarisasi politik, konflik sosial, hingga ketidakmampuan merespons 

krisis iklim secara kolektif—menunjukkan absennya horizon etis yang mempersatukan. Masyarakat 

terfragmentasi ke dalam kepentingan sempit, sementara kesadaran universal runtuh di hadapan tribalitas digital. 

Dalam bahasa metaforis, kondisi ini menyerupai tarian kebebasan yang terhenti di tengah gerak: langkah telah 

diambil, tetapi tidak pernah mencapai harmoni. Tanpa orientasi pada kehidupan etis, kebebasan mudah tereduksi 

menjadi formalitas prosedural atau preferensi privat yang tak terkendali. 



 

Menari Bersama Hegel… (Julius Stefanus Sibagariang) 21 

Di titik inilah peran pendidikan karakter menjadi krusial. Bildung, dalam arti Hegelian, tidak dapat 

dipahami sekadar sebagai transmisi pengetahuan atau penanaman disiplin individual. Ia adalah koreografi dari 

tarian kebebasan itu sendiri: proses dialektis yang membimbing individu bergerak dari hukum menuju hati, dari 

hati menuju komunitas. Generasi muda perlu dibimbing untuk memahami bahwa aturan memang penting, tetapi 

aturan hanya menjadi hidup ketika diinternalisasi secara etis; bahwa suara hati itu bernilai, tetapi harus diuji dalam 

dialog sosial; dan bahwa komunitas etis bukan sekadar kumpulan individu, melainkan horizon kebebasan di mana 

kebenaran dapat dijaga bersama. 

Dengan demikian, tarian Hegel di era post-truth bukan sekadar metafora filosofis, melainkan peta jalan 

normatif-praksis bagi pengembangan karakter. Ia menegaskan bahwa karakter tidak dibangun dengan menekan 

kebebasan, tetapi dengan menghidupi kebebasan dalam koreografi etis yang menyatukan hukum, moralitas, dan 

komunitas. Pendidikan karakter yang relevan hari ini adalah pendidikan yang melatih keberanian menolak 

manipulasi narasi meski sesuai preferensi pribadi, kesediaan membuka diri terhadap koreksi publik, serta 

komitmen untuk menjaga solidaritas di tengah fragmentasi sosial. 

Akhirnya, tarian Hegel menawarkan visi kebebasan yang melampaui kebisingan opini dan pertarungan 

narasi. Ia mengarahkan kita pada harmoni etis—sebuah kehidupan bersama yang menyatukan legalitas dengan 

moralitas, moralitas dengan komunitas, dan komunitas dengan kebebasan sejati. Dalam harmoni inilah kebenaran, 

solidaritas, dan keadilan dapat dipelihara di tengah dunia yang sarat manipulasi. Di sinilah tujuan akhir 

pengembangan karakter di era post-truth menemukan bentuknya: bukan sekadar mencetak individu yang cerdas 

atau kritis, melainkan membentuk manusia yang mampu menari bersama yang lain dalam irama kebebasan etis 

yang universal. 

KESIMPULAN 

Era post-truth menyingkap krisis mendasar dalam kehidupan bersama: kebenaran terfragmentasi, otoritas 

moral melemah, dan pembentukan karakter kehilangan pijakan etisnya. Ketika klaim kebenaran direduksi menjadi 

ekspresi emosional, identitas kelompok, atau preferensi privat, kebebasan terdistorsi menjadi anarki opini yang 

merusak ruang publik. Melalui kerangka filsafat Hegel, artikel ini menunjukkan bahwa krisis tersebut tidak dapat 

dipahami semata sebagai kegagalan epistemologis atau teknologis, melainkan sebagai kegagalan kehidupan etis 

yang menopang kesadaran moral. Dengan menafsirkan Geist dan Bildung sebagai dimensi internal dari 

Sittlichkeit, kajian ini menegaskan bahwa karakter sejati hanya dapat terbentuk melalui kesadaran intersubjektif, 

proses formasi historis-kultural, dan praksis etis yang terlembagakan dalam komunitas. 

Implikasinya, pengembangan karakter di era post-truth tidak cukup berhenti pada literasi digital atau 

internalisasi nilai moral individual. Yang dibutuhkan adalah rekonstruksi kehidupan etis yang memungkinkan 

kebebasan dan kebenaran bergerak bersama. Dalam horizon Hegelian, kebebasan baru sungguh aktual ketika 

dihidupi dalam Sittlichkeit—dalam relasi pengakuan timbal balik, institusi rasional, dan tanggung jawab publik. 

Dengan demikian, krisis post-truth dapat dibaca sebagai peluang dialektis untuk membangun kembali integritas 

manusia dan fondasi moral masyarakat kontemporer. Menari bersama Hegel di era post-truth berarti menghidupi 

kebebasan bukan melawan yang lain, melainkan bersama yang lain, dalam tatanan etis yang menjaga kebenaran 

sebagai horizon bersama. 

REFERENSI 

Al Azis, M. R. (2021). Dialektika Hegel (tesis–antitesis–sintesis) dalam etika dan filsafat berkomunikasi era 

kontemporer. Jurnal Komunikasi, 12(2), 117–122. https://doi.org/10.31294/jkom.v12i2.10472 

Amanda, J. F. (2024). Teori Hegel: Dialektika dalam perubahan masyarakat. Kompasiana. 

https://www.kompasiana.com/amanda6147/65926f8fc57afb6464295f03/teori-hegel-dialektika-dalam-

perubahan-masyarakat 

Arendt, H. (1971). Thinking and moral considerations: A lecture. Social Research. 

Austad, J. A. (2001). The (dis)information age: From post-truth to post-postmodernism. Verno Press. 

Bajwa, N., & Ng, V. (2025). Character virtues: Toward a functionalist perspective on character virtue science. 

Behavioral Sciences, 15(5), 638. https://doi.org/10.3390/bs15050638 

Bykova, M. F. (2020). Hegel’s philosophy of Bildung. In The Palgrave Hegel handbook (pp. 425–449). Palgrave 

Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-030-26597-7_22 

Cedeño, D. (2024). Applying Hegelian theory to contemporary family science. Journal of Family Theory & 

Review, 16(3), 563–581. https://doi.org/10.1111/jftr.12574 

de Vries, W. (1988). Hegel’s theory of mental activity. Cornell University Press. 

https://doi.org/10.31294/jkom.v12i2.10472
https://www.kompasiana.com/amanda6147/65926f8fc57afb6464295f03/teori-hegel-dialektika-dalam-perubahan-masyarakat
https://www.kompasiana.com/amanda6147/65926f8fc57afb6464295f03/teori-hegel-dialektika-dalam-perubahan-masyarakat
https://doi.org/10.3390/bs15050638
https://doi.org/10.1007/978-3-030-26597-7_22
https://doi.org/10.1111/jftr.12574


 

22         ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 11-23 

Decety, J., & Cowell, J. M. (2015). Empathy, justice, and moral behavior. AJOB Neuroscience, 6(3), 3–14. 

https://doi.org/10.1080/21507740.2015.1047055 

Effron, D. A., & Helgason, B. A. (2022). The moral psychology of misinformation: Why we excuse dishonesty 

in a post-truth world. Current Opinion in Psychology, 47, 101375. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2022.101375 

Enroth, H. (2023). Crisis of authority: The truth of post-truth. International Journal of Politics, Culture, and 

Society, 36(2), 179–195. https://doi.org/10.1007/s10767-021-09415-6 

Forster, M. N. (1998). Hegel’s idea of a Phenomenology of spirit. University of Chicago Press. 

Giacché, V. (2020). Hegel: La dialettica. Introduzione al pensiero hegeliano. Diarkos. 

Gjesdal, K. (2015). Bildung. In The Oxford handbook of German philosophy in the nineteenth century. Oxford 

University Press. 

Ham, J., Kinzel, U., & Pan, D. T. (2023). The origins of German self-cultivation: Bildung and the future of the 

humanities. Berghahn Books. 

Hardimon, M. O. (1994). Hegel’s social philosophy. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511624773 

Haslam, N., & Loughnan, S. (2014). Dehumanization and infrahumanization. Annual Review of Psychology, 

65(1), 399–423. https://doi.org/10.1146/annurev-psych-010213-115045 

Hegel, G. W. F. (1894). Lectures on the history of philosophy (E. S. Haldane & F. H. Simson, Eds.). Trübner & 

Co. 

Hegel, G. W. F. (1971). Werke in zwanzig Bänden (Vol. 19). Suhrkamp. 

Hegel, G. W. F. (1974). System der Sittlichkeit: Kritik des Fichteschen Naturrechts (1802/03). Felix Meiner 

Verlag.  

Hegel, G. W. F. (1977). Phenomenology of spirit (A. V. Miller, Trans.). Oxford University Press. 

Herder, J. G. von. (1787). Gott: Einige Gespräche. Ettinger. 

Huang, M.-H., & Rust, R. T. (2018). Artificial intelligence in service. Journal of Service Research, 21(2), 155–

172. https://doi.org/10.1177/1094670517752459 

Humboldt, W. von. (1903). Theorie der Bildung des Menschen. Reimar. 

Humboldt, W. von. (1980). Theorie der Bildung des Menschen. J. G. Cotta. 

Jauernig, J., Uhl, M., & Walkowitz, G. (2022). People prefer moral discretion to algorithms: Algorithm aversion 

beyond intransparency. Philosophy & Technology, 35(1), 2. https://doi.org/10.1007/s13347-021-00495-y 

Kinghorn, S. (2020). The echo chamber: Theater in a post-truth world. In After in-yer-face theatre (pp. 231–246). 

Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-030-39427-1_15 

Lazarus, M. (2025). Absolute ethical life: Aristotle, Hegel and Marx. Stanford University Press. 

Lewandowsky, S., Ecker, U. K. H., & Cook, J. (2017). Beyond misinformation: Understanding and coping with 

the post-truth era. Journal of Applied Research in Memory and Cognition, 6(4), 353–369. 

https://doi.org/10.1016/j.jarmac.2017.07.008 

Long, P., Johnson, B., MacDonald, S., Bader, S. R., Wall, T., Bakir, V., & McStay, A. (2021). Postmodernism 

and post-truth. In Media Studies (pp. 414–440). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315690834-14 

Manne, K. (2016). Down girl: The logic of misogyny. Oxford University Press. 

Marx, W. (1971). Hegels Pha ̈nomenologie des Geistes: die Bestimmung ihrer Idee in ‘Vorrede’ und ‘Einleitung.’ 

Vittorio Klostermann. 

Ng, K. (2020). Hegel’s concept of life: Self-consciousness, freedom, logic. Oxford University Press. 

Pelczynski, Z. A. (1984). The state and civil society:Studies in Hegel’s political philosophy. CUP Archive. 

Peperzak, A. T. (2001). Modern freedom: Hegel’s legal, moral, and political philosophy. Springer. 

Rommetveit, K. (2022). Introduction: Post-Truth — Another fork in modernity’s path. In Post-Truth 

Imaginations: New Starting Points for Critique of Politics and Technoscience. Routledge. 

Saumantri, T. (2023). Hegel’s rationalism: The dialectical method of approaching metaphysical problems. Jurnal 

Filsafat Indonesia, 6(3). 

Simon, J. C. (2020). Pendidikan Kristiani di era post-truth: Sebuah perenungan hermeneutis Paul Ricoeur. 

Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, 5(1), 93–110. https://doi.org/10.30648/dun.v5i1.330 

Solovev, K., & Pröllochs, N. (2022). Moral Emotions Shape the Virality of COVID-19 Misinformation on Social 

Media. Proceedings of the ACM Web Conference 2022, 3706–3717. 

https://doi.org/10.1145/3485447.3512266 

Stekeler-Weithofer, P. (2020). Absolute Spirit in Performative Self-Relations of Persons. In The Palgrave Hegel 

Handbook (pp. 109–131). Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-030-26597-7_6 

Sunstein, C. R. (2001). Republic.com. Princeton University Press. 

Tegmark, M. (2017). Life 3.0: Being human in the age of artificial intelligence. Alfred A. Knopf. 

https://doi.org/10.1080/21507740.2015.1047055
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2022.101375
https://doi.org/10.1007/s10767-021-09415-6
https://doi.org/10.1017/CBO9780511624773
https://doi.org/10.1146/annurev-psych-010213-115045
https://doi.org/10.1177/1094670517752459
https://doi.org/10.1007/s13347-021-00495-y
https://doi.org/10.1007/978-3-030-39427-1_15
https://doi.org/10.1016/j.jarmac.2017.07.008


 

Menari Bersama Hegel… (Julius Stefanus Sibagariang) 23 

Turkle, S. (2011). Alone together: Why we expect more from technology and less from each other. Basic Books. 

Vacura, M. (2020). Emergence of the Post-truth Situation—Its Sources and Contexts. Disputatio, 9(13), 1–17. 

Vogelmann, F. (2018). The Problem of Post-Truth Frieder Vogelmann Abstract. Behemoth A Journal on 

Civilisation, 11(2). 

Vosoughi, S., Roy, D., & Aral, S. (2018). The spread of true and false news online. Science, 359(6380), 1146–

1151. https://doi.org/10.1126/science.aap9559 

Wardle, C., & Derakhshan, H. (2017). Information disorder: Toward an interdisciplinary framework for research 

and policy making. In Council of Europe. 

Wood, A. W. (2012). Hegel’s ethical thought. Cambridge University Press. 

Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

 

 

https://doi.org/10.1126/science.aap9559

