
ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 1-9  E-ISSN 3032-4173 
DOI: 10.21512/icj.v3i1.14350   

1 

Meneropong Cara Beragama yang Fundamentalis dan Intoleran di Indonesia 

melalui Pandangan Kritis Richard Rorty 

Valentinus Bey 

Institut Filsafat Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia 

valentinobey90@gmail.com 

 

ABSTRACT 

Fundamentalist and intolerant ways of practicing religion, marked by a tendency to absolutize the truth of one’s 

own perspective, constitute a socio-religious phenomenon that has the potential to create conflict and 

disintegration in communal life. Individuals who practice religion in a fundamentalist manner tend to understand 

their religious teachings rigidly and exclusively. This attitude leads them to reject alternative viewpoints. 

Indonesia, as a multi-religious country, is particularly vulnerable to this phenomenon. Many social conflicts arise 

because people understand and practice their religious teachings in a fundamentalistic way. In response to this 

issue, this paper seeks to critically examine fundamentalist ways of practicing religion based on Richard Rorty’s 

concept of the ironist. The aim is to discover a form of social order that is more open to religious diversity. The 

core of Richard Rorty’s concept of the ironist person is an awareness of human contingency, which enables 

individuals to refrain from claiming their beliefs and ways of life as the sole absolute truth and to remain open to 

recognizing what is good in others. The consequence of this perspective is an attitude of openness toward all 

forms of difference, fostering a richer understanding and a more tolerant way of life. This study employs a 

qualitative method with a library-based research approach. The findings indicate that Richard Rorty’s concept 

of the ironic human being is one of the concepts well suited to critiquing fundamentalist religious practices in 

Indonesia. 

Keywords: Fundamentalist religious practice, ironist, contingency, Richard Rorty 

ABSTRAK 

Cara beragama yang fundamentalis dan intoleran dengan kecenderungan memutlakkan kebenaran 

pandangannya merupakan suatu fenomena sosial-religius yang berpotensi menciptakan konflik dan disintegrasi 

dalam kehidupan bersama. Orang yang menjalankan agamannya secara fundamentalistik cenderung memahami 

ajaran agamanya secara kaku dan eksklusif. Hal inilah yang membuat mereka menolak pandangan yang lain. 

Indonesia sebagai negara yang multi religius cukup rentan dengan fenomena tersebut.  Banyak konflik sosial 

terjadi karena orang memahami dan mempraktikkan ajaran agamanya secara fundamentalistik. Berkaitan 

dengan persoalan tersebut, tulisan ini berikhtiar untuk mengkritisi cara beragama yang fundamentalistik 

berdasarkan konsep manusia ironis yang digagas oleh Richard Rorty. Tujuannya adalah untuk menemukan suatu 

tatanan hidup yang lebih terbuka terhadap keberagaman agama. Inti dari konsep manusia ironis menurut Richard 

Rorty adalah kesadaran akan kontingensi manusia yang membuat orang mampu menolak untuk mengklaim 

keyakinan dan pandangan hidupnya sebagai satu-satunya kebenaran absolut dan terbuka untuk melihat yang 

baik dari yang lain demi pandangan yang lebih kaya dan hidup yang lebih toleran. Konsekuensi dari pandangan 

tersebut menghantar orang pada suatu sikap terbuka terhadap segala bentuk perbedaan. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep 

manusia ironis menurut Richard Rorty adalah salah satu konsep yang cocok untuk mengkritisi cara beragama 

yang fundamentalistik di Indonesia. 

Kata Kunci: Cara beragama yang fundamentalistik, manusia ironis, kontingensi, Richard Rorty 

 

PENDAHULUAN 

Salah satu persoalan yang sering ditemukan dalam konteks kehidupan bernegara adalah cara beragama yang 

fundamentalistik. Kaum-kaum fundamentalis beranggapan bahwa ajaran agamanya menganut kebenaran absolut 

(Nampar, 2017). Ajaran-ajaran atau ideologi-ideologi yang berbeda akan diklaim sebagai sesat dan orang-orang 

yang menganut ajaran yang berbeda tersebut dicap sebagai ‘orang kafir’. Kaum fundamentalis terkadang 

mempersekusi dan mendiskriminasi mereka yang menganut ajaran-ajaran yang berbeda (Daven, 2016). Karena 

itu, dalam konteks kehidupan bernegara, cara beragama yang fundamentalistik berpotensi menciptakan kekerasan 

dan disintegrasi sosial.  



 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 1-9 2 

Di Indonesia, masih banyak umat  beragama sering yang memahami dan mempraktikkan agamanya secara 

fundamentalistik dan hal tersebut telah menyebabkan munculnya persoalan-persoalan sosial seperti terorisme, 

perusakan tempat ibadah, larangan untuk beribadah, politik identitas, diskriminasi terhadap kaum minoritas dan 

lain-lain. Sebagai negara yang diwarnai dengan keberagaman agama, cara beragama yang fundamentalistik 

menjadi ancaman yang serius bagi kehidupan demokrasi di Indonesia. Kaum fundamentalis ingin menerapkan 

ajaran agamanya secara utuh sebagai landasan kehidupan bersama tanpa mempertimbangkan pluralitas kebenaran. 

Klaim kebenaran absolut menghantar mereka pada eksklusivisme terhadap agama lain. Di tengah situasi 

demikian, pluralitas agama hanyalah menjadi ancaman dalam kehidupan bersama. Karena itu, orang harus keluar 

dari keyakinan yang fundamentalistis dan menganut suatu cara pandang yang lebih demokratis dan terbuka 

terhadap perbedaan.  

Berkaitan dengan hal tersebut, penulis ingin membahas mengenai fenomena cara beragama yang 

fundamentalis dan mencoba memberikan kritik terhadapnya dari perspektif Rorty. Ada beberapa tulisan terdahulu 

yang mengulas mengenai persoalan tersebut, di antaranya adalah tulisan oleh Matias Daven dengan judul 

“Fundamentalisme Agama sebagai Tantangan bagi Negara”. Tulisan tersebut mengulas potensi ancaman yang 

timbul dari fundamentalisme agama dalam kehidupan bersama dan mencoba menawarkan diskursus terbuka 

dengan kaum fundamentalis sebagai solusi untuk membendung sikap eksklusif umat beragama (2016). Hilario 

Didakus Nenga Nampar membuat tulisan dengan judul “Fundamentalisme Agama dan Pentingnya Dialog Lintas 

Agama”. Tulisan tersebut membahas mengenai potensi fundamentalisme agama sebagai ancaman dalam 

kehidupan bersama di tanah air. Klaim kebenaran absolut oleh kaum fundamentalis menyebabkan eksklusivisme 

yang mengarah pada percekcokkan antarumat beragama. Tulisan tersebut kemudian diakhiri dengan menawarkan 

pendekatan melalui dialog lintas agama demi menjaga kerukunan antarumat beragama (2017). Selain itu terdapat 

juga tulisan H. Asep A. Arsyul Munir dengan judul “Agama, Politik dan Fundamentalisme”. Tulisan tersebut 

membahas mengenai akar munculnya istilah fundamentalisme agama, karakteritistik fundamentalisme agama, 

dan eksistensi fundamentalisme agama di Indonesia. Menurutnya, fundamentalisme agama lahir sebagai reaksi 

terhadap kegagalan modernisme barat dan berupaya untuk mewujudkan nilai-nilai keagamaan yang selama ini 

terdepak oleh modernisme (2018). 

Berbeda dari tulisan-tulisan sebelumnya, tulisan ini berikhtiar mengkritisim cara beragama yang 

fundamentalis dan intoleran di Indonesia berdasarkan pandangan Richard Rorty tentang manusia ironis. Dalam 

pandangannya tersebut, Richard Rorty menekankan kontingensi kebenaran bahwa kebenaran itu bukan ditemukan 

melainkan diciptakan oleh manusia sehingga tidak mungkin menemukan kebenaran yang bersifat absolut. Hal 

tersebut menuntut manusia untuk bersikap ironis pada keyakinannya sendiri. Menurut Rorty, bersikap ironis pada 

keyakinan atau pandangan kita sendiri memungkinkan kita untuk terbuka dan solider terhadap yang lain (Rorty, 

1989). Tujuan dari tulisan ini adalah untuk menemukan suatu tatanan hidup bersama yang terbuka terhadap 

keberagaman agama di Indonesia. 

METODE PENELITIAN 

Tulisan ini menggunakan metode kualitatif yakni suatu jenis penelitian yang bersifat deskriptif dan analitis 

(Ramdhan, 2021). Pengumpulan data dilakukan dengan menggunakan studi kepustakaan terkait topik yang 

dibahas.  Pada tahap pertama, penulis mengkaji beberapa literatur yang berkaitan dengan isu fundamentalisme 

sebagai cara beragama, guna memperoleh pemahaman yang mendalam mengenai isu tersebut. Setelah itu, penulis 

mendeskrikpsikan pemahaman mengenai fundamentalisme sebagai cara beragama. Pada tahap kedua, penulis 

mendeskripsikan mengenai konsep manusia ironis menurut Richard Rorty dengan mengacu pada beberapa 

literatur. Sumber primer yang digunakan sebagai referensi dalam memahami konsep manusia ironis menurut 

Richard Rorty adalah buku Richard Rorty yang berjudul Contingency, Irony, and Solidarity. Dan pada tahap 

ketiga penulis melakukan analisis mengenai relevansi konsep manusia ironis menurut Richard Rorty dalam 

mengkritisi cara hidup beragama yang fundamentalis di Indonesia. 

 

 

 

 



Meneropong Cara Beragama yang Fundamentalis dan Intoleran… (Valentinus Bey) 3 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Cara Beragama yang Fundamentalis dan Intoleran di Indonesia 

Fundamentalisme berakar dari kata ‘fundamen’ yang artinya dasar atau mendasar (Halimang, 2021). Setiap 

agama niscaya bersifat fundamentalistik karena memiliki dasar ajaran sebagai sumber identitas, orientasi makna 

dan pedoman hidup religius. Karena itu bersifat fundamental menjadi ciri inheren dari sebuah agama. Namun 

istilah fundamentalisme tidak selalu merujuk pada fundamen ajaran dari sebuah agamanya melainkan pada cara 

para penganut menjalankan ajaran agamanya.  Fundamentalisme sebagai cara beragama bisa dipahami sebagai 

suatu cara beragama yang menafsirkan dasar ajaran agamanya secara literal tanpa mempertimbangkan konteks 

budaya, sejarah, dan sastranya (Jalil, 2021). Kaum fundamentalis meyakini ajaran-ajaran dalam teks kitab suci 

berasal dari sumber ilahi dan menolak unsur-unsur manusiawi dalam penyusunan teks-teks tersebut. Menurut 

mereka, Allah menggunakan manusia sebagai alat tanpa kontribusi dari keadaan manusiawi mereka. Karena itu, 

kaum fundamentalis meyakini ajaran-ajaran kitab suci tersebut bersifat mutlak, jelas, dan tidak terikat dengan 

unsur falibilitas. Segala bentuk upaya untuk merevisi berdasarkan suatu interpretasi rasional dianggap 

menyesatkan (Daven, 2016). Dengan demikian  fundamentalisme merupakan suatu cara beragama yang bersifat 

eksklusif terhadap segala bentuk perbedaan pandangan dan menganggap ajaran agamanya mengandung suatu 

kebenaran absolut.(Jaelani, 2021).  

Klaim kebenaran absolut dan sikap eksklusif terhadap ajaran lain bermuara pada tindakan memaksakan 

ajaran agamanya kepada mereka yang memiliki keyakinan yang berbeda. Dan hal itu terwujud dalam usaha untuk 

memaksakan ajaran agamannya agar menjadi satu-satunya landasan dalam mengatur kehidupan bersama. Bagi 

kaum fundamentalis, hukum dalam sebuah negara harus bertolak dari hukum agama. Karena itu, mereka menolak 

pemilahan yang dibangun oleh  modernisme yang mana negara dan agama dipisahkan secara tegas (Daven, 2016). 

Ajaran agamanya harus menjadi satu-satunya sumber atau pedoman untuk mengatur kehidupan bersama. Dalam 

konteks kehidupan bernegara yang menganut beragam keyakinan, hal tersebut berpotensi melecehkan hak-hak 

asasi masyarakat karena mereka yang menganut pandangan atau ideologi yang berbeda dipaksa untuk mengikuti 

dan mentaati ajaran agama tertentu. Kebijakan negara yang dibangun atas dasar ajaran agama tertentu berpotensi 

menghasilkan kebijakan yang diskriminatif terhadap kelompok-kelompok yang memiliki keyakinan berbeda. 

Sejarah telah membuktikan hal tersebut. Pada masa abad pertengahan di Eropa, sering terjadi tindakan kekerasan 

dan diskriminasi kepada yang mereka yang memilki keyakinan yang berbeda dari agama negara. Salah satu 

contohnya adalah pada saat kekaisaran romawi, melalui maklumat Tesalonika (tahun 380) memaklumkan agama 

Kristen sebagai agama negara. Hal  tersebut berdampak pada lahirnya kebijakan mewajibkan semua warga negara 

memeluk agama Kristen, mereka yang tidak memeluk agama Kristen akan diberi hukuman oleh sang kaisar, 

kehilangan hak-hak sipil sebagai warga negara dan tidak diberi jabatan publik dalam pemerintah (Camnahas, 

2022). 

Dalam konteks negara Indonesia hal tersebut nampak dalam kebijakan SKB tiga menteri no. 3 tahun 2008. 

Kebijakan tersebut melarang Jemaat Ahmadyah Indonesia (JAI) untuk menyebarkan penafsiran agama yang 

bertentangan dengan ajaran Islam pokok. Selain itu, banyak juga gerakan-gerakan keagamaan yang bersifat 

fundamentalistik, ingin memaksakan ajaran agamanya sebagai dasar dalam mengatur kehidupan bersama. 

Gerakan-gerakan tersebut nampak dalam organisasi-organisasi Islam seperti , FPI, Laskar Jihad, HI, MMI 

(Majelis Mujahidin Indonesia), Jemaah Islamiyah, Tauhid Wal Jihad, NII, HTI dan Al Muhajirin (Tan, 2020) 

Cara beragama yang fundamentalistik dapat juga menciptakan dikotomi sosial yang mengarah kepada 

paradigma ‘kita versus mereka’, kita religius sedangkan mereka najis, agama kita benar sedangkan agama mereka 

salah (Tan, 2020). Klaim kebenaran absolut dan penafsiran yang kaku terhadap ajaran agama oleh kaum 

fundamentalis membuat mereka yang berbeda dan mereka yang hidupnya tidak sesuai dengan pandangan 

agamanya dilihat sebagai kelompok yang sedang berada di jalan yang “salah”. Orang-orang yang sedang berada 

di jalan yang “salah” dianggap sebagai lawan yang harus ditobatkan dan jika tidak mampu ditobatkan mereka 

harus dimusnahkan (Daven, 2016). Kehidupan sosial kemudian diwarnai dengan usaha untuk saling 

mengeliminasi mereka yang dianggap lawan. Tidak mengherankan, jika sikap fundamentalistik dalam beragama 

terekspresi dalam bentuk kekerasan dan cara-cara yang bertentangan dengan nilai-nilai kemanusiaan. Kegigihan 

untuk membela kebenaran agama menjadi legitimasi untuk melakukan tindakan kekerasan. Johan Galtung 

sebagaimana digambarkan oleh Budi Hardiman menyebutnya sebagai kekerasan kultural karena agama dijadikan 

alasan untuk menjustifikasi tindakan kekerasan (2018).  

Di Indonesia cara beragama yang fundamentalistik dan intoleran begitu masif terjadi dalam bentuk 

tindakan-tindakan kekerasan. Pada tahun 2025 terjadi beberapa kasus kekerasan dan pembubaran tempat ibadah, 

seperti pembubaran kegiatan ibadah dan perusakan tempat ibadah milik Gereja Kristen Setia Indonesia (GKSI) 

yang terjadi di Sumetera Barat. Dalam kasus tersebut, terjadi tindakan kekerasan terhadap anak-anak yang 



 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 1-9 4 

sementara melaksanakan kegiatan agama di tempat tersebut (Shabrina, 2025). Selain itu, di Sukabumi, tepatnya 

di kampung Tangkil, terjadi perusakan sebuah rumah singgah yang digunakan sebagai tempat ibadah. Hal tersebut 

terjadi karena warga sekitar merasa keberatan bahwa rumah tersebut digunakan untuk melangsungkan misa 

(Alamsyah, 2025). Tindakan kekerasan terjadi juga pada seorang anak di Riau. Ia dipukul oleh beberapa kakak 

kelasnya hingga tewas. Tindakan tersebut diduga karena korban menganut agama yang berbeda dari pelaku 

(Setara Institut, 2025)  

Selain itu cara beragama yang fundamentalistik di Indonesia juga menimbulkan tindakan diskriminatif 

terhadap kaum LGBT. Berdasarkan laporan yang dibuat oleh Lembaga Bantuan Hukum Masyarakat (LBHM), 

pada tahun 2018 terdapat beberapa kasus diskriminasi terhadap kaum LGBT yang dilakukan atas nama agama, 

diantaranya: Majelis Dai Muda Bulukumba (MDM) yang meminta pemerintah daerah Bulukumba untuk tidak 

mengikutsertakan waria dalam kegiatan gerak jalan menyongsong HUT ke-73 Republik Indonesia. Salah satu 

alasan penolakan tersebut ialah karena dianggap bertentangan dengan ajaran agama (Teresia, 2019). Selain itu, 

diskriminasi terhadap kaum LGBT juga terjadi di Aceh. Pemda Kabupaten Bireun mengeluarkan edaran 

standarisasi warung kopi, kafe, dan restoran agar sesuai dengan syariat Islam. Salah satu poin dari aturan tersebut 

menyatakan bahwa dilarang menyediakan tenaga kerja yang dinilai merusak akidah, syariah, ibadah, dan akhlak 

seperti LGBT, waria, dan lain-lain (Teresia, 2019). 

Tentu ini menjadi suatu fenomena yang ironis karena agama yang selalu mengajarkan cinta kasih justru 

dijadikan legitimasi bagi tindakan kekerasan. Budi Hardiman menolak jika agama dijadikan alasan untuk 

melakukan tindakan kekerasan, karena menurutnya Tuhan tidak mungkin memerintahkan yang jahat. 

Kecenderung kaum fundamentalis melakukan tindakan kekerasan disebabkan karena minim penalaran yang sehat 

terhadap Tuhan dan perintah-Nya yang tertuang dalam ajaran agama (2018). Karena itu, fundamentalisme agama 

juga merupakan suatu fenomena yang menunjukkan minimnya penggunaan akal sehat dalam menghayati ajaran-

ajaran agamanya. 

Manusia Ironis menurut Richard Rorty 

Richard Rorty adalah salah satu pemikir dalam aliran pragmatisme yang cukup berpengaruh. Pemikiran 

pragmatismenya sangat dipengaruhi oleh dua pemikir besar asal Amerika Serikat yakni Wiliam James dan John 

Dewey. Dari kedua pemikir tersebut Rorty belajar bahwa suatu gagasan tidak boleh hanya terjebak pada dimensi 

teoritis yang abstrak melainkan harus mampu memberikan konsekuensi praktis atau manfaat bagi kepentingan 

masyarakat dalam kehidupan konkret (Kalumbang, 2018). Ide dasar tersebutlah yang kemudian menjadi inspirasi 

bagi Rorty untuk mengembangkan pemikiran pragmatismenya. 

Salah satu pemikiran pragmatismenya tertuang dalam bukunya yang berjudul Contingency, Irony, and 

Solidarity. Dalam buku tersebut, Rorty mengidealkan suatu masyarakat liberal yakni masyarakat yang 

kehidupannya terhindar dari segala bentuk kekejaman (1989). Konsep yang cukup sentral untuk menggambarkan 

masyarakat liberal yang diidealkan oleh Rorty adalah pemahamannya mengenai manusia ironis. Karena itu, pada 

bagian ini penulis akan menggambarkan konsep manusia ironis sebagaimana yang dimaksud oleh Richard Rorty. 

Untuk mendalami konsep manusia ironis menurut Richard Rorty penting untuk terlebih dahulu memahami 

bahwa proyek pragmatisme Richard Rorty merupakan reaksi kritis terhadap filsafat pencerahan yang berusaha 

mencari dasar yang kokoh dari suatu pengetahuan. Rorty sebagaimana digambarkan oleh Yuventia Prisca 

Kalumbang mencatat terdapat tiga filsuf yakni Descartes, John Locke dan Imanuel Kant yang berusaha mencari 

dasar tak tergoyahkan untuk melegitimasi kebenaran dari suatu pengetahuan. Menurut Decartes, hal yang menjadi 

basis dari suatu pengetahuan adalah rasio. Berbeda dengan John Locke, menurutnya dasar dari suatu pengetahuan 

bukanlah rasio melainkan pengalaman empiris. Imanuel Kant kemudian membuat sintesis dari kedua pemikiran 

tersebut. Hal itu termanifestasi dalam struktur formal apriori sebagai basis yang mengkonstitusi pengetahuan 

manusia yang terdiri atas dua bagian, yakni pada taraf indrawi ditentukan di dalam kategori ruang dan waktu dan 

pada taraf akal budi (rasio) ditentukan 12 ketegori yang sudah terdapat dalam pikiran manusia (2018).  

Menurut Rorty, proyek filsafat tersebut berangkat dari suatu anggapan bahwa terdapat suatu kebenaran 

yang tidak terikat dengan historitas manusia, sehingga harus ditemukan untuk menjadi dasar tak tergoyahkan dari 

suatu pengetahuan (1989). Anggapan tersebut sebenarnya mau mengklaim tentang adanya suatu kebenaran yang 

bersifat absolut dan mutlak, sehingga proyek untuk mencari dasar dari suatu pengetahuan tidak lain adalah usaha 

untuk mewujudkan suatu pengetahuan yang bersifat absolut dan mutlak. Orang yang yakin bahwa terdapat sesuatu 

yang hakiki dan mendasar di balik keyakinan dan pandangan hidup, oleh Rorty disebut sebagai manusia metafisis. 

Menurut manusia metafisis, terdapat satu kebenaran yang berlaku universal yang menjadi dasar dari pengetahuan 

dan pandangan hidup kita sehingga sesuatu yang berada di luar dasar universal tersebut dianggap salah (Magnis-

Suseno, 2000a). 



Meneropong Cara Beragama yang Fundamentalis dan Intoleran… (Valentinus Bey) 5 

 Richard Rorty menolak hal tersebut karena menurutnya, kebenaran tidak ditemukan melainkan diciptakan 

oleh manusia (1989). Hal itu berarti kebenaran mengandung kontingensi yakni sesuatu yang terikat dengan 

historitas manusia. Rorty menggambarkan kontingensi kebenaran dengan mengatakan bahwa kebenaran 

diungkapkan melalui bahasa, dan bahasa adalah ciptaan manusia (1989). Karena itu, kita tidak bisa memahami 

kebenaran sebagai sesuatu yang mutlak dan absolut. Ketika kita mengekspresikan keyakinan dan pandangan hidup 

yang dianggap benar, bahasa menjadi sarana untuk mengekspresikannya. Demikian pun pemahaman kita 

mengenai sesuatu bergantung dari suatu bahasa. Pandangan hidup maupun keyakinan-keyakinan yang kita miliki, 

sangat bergantung pada kosa kata yang kita gunakan. Keyakinan dan pandangan hidup muncul dari proses 

internalisasi terhadap nilai hidup yang diungkapkan melalui kosa kata. Kosa kata yang digunakan untuk 

menggambarkan pandangan hidup hanyalah salah satu dari banyak kosa kata lainnya (Owens, 2012). Karena itu, 

bagi Rorty kebenaran dari suatu pandangan hidup yang dibangun dari satu kosa kata tidak bisa diklaim sebagai 

yang bersifat mutlak dan absolut.  

 Konsekuensi dari kesadaran akan kontingensi manusia membentuk kita menjadi manusia ironis. Ricard 

Rorty menggambarkan manusia ironis dalam tiga kondisi (1989): 

 (1) she has radical and continuing doubts about the final vocabulary she currently uses, because she has 

been impressed by other vocabularies, vocabularies taken as final by people or books she has encountered; (2) 

she realizes that argument phrased in her present vocabulary can neither underwrite nor dissolve these doubts; 

(3) insofar as she philosophizes about her situation, she does not think that her vocabulary is closer to reality 

than others, that it is in touch with a power not herself. Ironists who are inclined to philosophize see the choice 

beetwen vocabularies as made neither within a neutral and universal metavocabulary nor by an attempt to fight 

one’s way past appearances to the real, but simply by playing the new off against the old. 

Dari tiga kondisi tersebut dapat disimpulkan bahwa manusia ironis menurut Richard Rorty adalah orang-

orang yang selalu meragukan kosa kata karena pada akhirnya ia sadar akan keterbatasan kosa kata dalam 

menggambarkan realitas. Dengan demikian menjadi ironis berarti juga meragukan keyakinan-keyakinan atau 

pandangan-pandangan hidup yang sedang dianut, karena hal tersebut sangat bergantung pada kosa kata akhir yang 

digunakan.  

Manusia ironis percaya bahwa hal yang diyakini sekarang bersifat kebetulan atau kontingen. Orang bisa 

saja meyakini pandangan atau ideologinya adalah “benar” tetapi keyakinan tersebut harus ada dalam suatu 

kesadaran bahwa pandangan hidup yang sedang dianut bisa saja salah (Curtis, 2015). Manusia ironis juga 

meyakini bahwa di luar pandangan hidupnya terdapat kebenaran lain. Ketika kita bersentuhan dengan kebenaran 

lain kita bisa menjadi sadar akan keterbatasan dari pandangan hidup kita. Karena itu, menjadi manusia ironis 

berarti juga menjadi orang yang mau terbuka dengan perubahan dan dengan segala bentuk revisi terhadap segala 

keyakinan dan pandangan hidup yang dianggap sebagai “benar”. 

Berdasarkan pemikirannya mengenai manusia ironis, Rorty sering dikritik sebagai penganut relativisme 

yakni orang yang mendasari hidupnya pada pluralitas kebenaran atau orang yang tidak konsisten dengan 

pandangan hidupnya. Namun Rorty membantah hal tersebut, menurutnya menjadi ironis tidak harus terjebak 

dalam relativisme. Rorty mengatakan “a belief can still regulate action, can still be thought worth dying for, 

among people quite aware that this belief is caused by nothing deeper than contingent historical circumstance” 

(1989). Satu keyakinan masih dapat dijadikan pedoman hidup dan layak diperjuangkan, yang penting tetap berada 

dalam suatu kesadaran akan kontingensi dari keyakinan tersebut. Jadi menjadi ironis sama sekali tidak relativistik 

dan inkonsisten karena ia tetap berpegang pada satu keyakinan yang ia anggap benar, tetapi harus berada dalam 

suatu kesadaran bahwa keyakinan tersebut bisa saja salah, baik itu karena dihadapkan dengan perubahan konteks 

kehidupan atau pun karena bersentuhan dengan budaya atau keyakinan yang berbeda. 

Pembelaan Rorty mengenai tuduhan relativisme akan lebih jelas jika dibandingkan dengan pemikiran 

Habermas mengenai relativisasi doktrin komprehensif seperti agama tanpa perlu jatuh ke dalam relativisme. Bagi 

Habermas setiap warga yang beriman boleh tetap berpegang pada ajaran agamanya, tetapi ketika agama tersebut 

harus tampil ke dalam ruang publik, warga beriman harus mampu menerjemahkan isi doktrin religius yang bersifat 

eksklusif ke dalam bahasa yang lebih rasional inklusif agar dapat diterima oleh para warga yang menganut ajaran 

agama yang berbeda-beda (Noor, 2016). Jadi proses penerjemahan itu hanya merelatifkan posisi mereka di 

hadapan agama-agama lain tanpa merelatifkan inti dogmatis agamanya sendiri (Hardiman, 2018). Dengan 

demikian sebagaimana relativisasi doktrin kompherensif dalam pemikiran Habermas tidak identik dengan 

relativisme, konsep manusia ironis dalam pemikiran Rorty juga tidak mengarah pada relativisme, melainkan pada 

sikap refklektif pada kontingensi keyakinan. 

Bersikap ironis terhadap suatu keyakinan dan pandangan hidup bertujuan untuk menciptakan suatu 

masyarakat yang liberal. Masyarakat liberal adalah masyarakat yang dihuni oleh orang-orang liberal yang ironis. 

Terminologi liberal oleh Rorty diadopsi dari definisi yang diberikan oleh Judith Shklar yang berpendapat bahwa 

kaum liberal adalah orang-orang yang menganggap kekejaman adalah hal terburuk yang dilakukan (1989). 



 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 1-9 6 

Dengan demikian masyarakat liberal bisa dipahami sebagai masyarakat yang orang-orangnya tidak ingin hidup 

dalam kekejaman atau penderitaan dan berusaha untuk hidup dalam kebebasan. Bersikap ironis adalah cara untuk 

hidup dalam masyarakat yang demikian. Ketika orang sadar akan kontingensi kosa kata akhir yang 

mengungkapkan keyakinan dan pandangan hidup yang sedang dianut, orang tidak mungkin mendiskriminasi dan 

bertindak kejam terhadap orang-orang yang menganut pandangan hidup yang berbeda. 

 Namun bukankah bersikap ironis terhadap pandangan hidup dan kayakinan orang, justru bisa menyakiti 

orang lain? Ketika kita meragukan keyakinan orang lain, bukankah banyak juga yang tidak menyukainya, karena 

menganggap keraguan tersebut adalah pelecehan terhadap keyakinan orang lain? Bukankah hal tersebut 

merupakan suatu tindakan kekejaman? Rorty menjawab pertanyaan tersebut dengan membedakan wilayah privat 

dan wilayah publik. Ironisme berlaku pada wilayah privat dan bukan wilayah publik. Artinya dia hanya 

meragukan keyakinan-keyakinannya sendiri dan bukan keyakinan orang lain. Justru karena dia bersikap ironis 

terhadap pandangnya sendiri, dia mampu menghargai pandangan orang lain (Magnis-Suseno, 2000a). Orang yang 

ironis tidak menganggap keyakinannya akan suatu ajaran agama menyingkapkan kebenaran mutlak dan meyakini 

bahwa dalam keyakinan-keyakinan agama lain terdapat juga kebenaran. Jadi sikap menghargai perbedaan dan 

menjunjung tinggi kebebasan dan kesetaraan adalah konsekuensi logis dari bersikap ironis. 

 

Kritik terhadap Cara Beragama yang Fundamentalis dan Intoleran di Indonesia berdasarkan 

Konsep Manusia Ironis menurut Richard Rorty 

Di tengah konteks kehidupan bernegara yang diwarnai dengan keberagaman agama, sikap fundamentalistik 

dalam menjalankan agama sering hadir sebagai ancaman bagi demokrasi di Indonesia. Tindakan-tindakan 

kekerasan dan diskrimanasi akibat fundamentalisme sering sekali memenuhi ruang publik.  Hal tersebut 

merupakan dampak dari suatu anggapan bahwa agama yang dianut merupakan representasi dari kebenaran absolut 

sehingga hal-hal yang tidak sesuai dengan ajaran agamanya dianggap sebagai kesesatan. Karena itu, ketika 

muncul suatu aktivitas atau pandangan yang berbeda dari agamanya, para penganut agama tersebut memberi 

reaksi yang sering terekspresi dalam bentuk tindakan kekerasan dan diskriminasi. Tentu pandangan yang 

fundamentalistis tersebut akan sangat berbahaya bagi kehidupan sosio-politik di negara Indonesia karena 

masyarakat Indonesia menganut agama yang berbeda-beda. 

Untuk mengatasi hal tersebut masyarakat Indonesia perlu keluar dari keyakinan yang fundamentalistis akan 

agamanya dan menghidupi suatu cara pandang yang lebih demokratis terhadap keberagaman agama. Konsep 

manusia ironis menurut Richard Rorty bisa menjadi sebuah kritik terhadap fundamentalisme dan juga merupakan 

suatu cara pandang yang dapat membantu masyarakat Indonesia untuk menghidupi keharmonisan di tengah 

keberagaman agama. Richard Rorty mengkritik suatu cara pandang sebagaimana yang dianut oleh kaum 

fundamentalis yakni suatu cara pandang yang menganggap keyakinan mereka akan ajaran agamanya 

merepresentasikan suatu kebenaran yang tidak dapat diganggugugat. Menurut Rorty keyakinan dan kepercayaan-

kepercayan yang dimiliki, dalam konteks ini agama yang dianut, sangat bergantung pada kosa-kata akhir. Kosa-

kata akhir setiap orang selalu memiliki keterbatasan, dan setiap komunitas atau budaya memiliki kosa-kata 

akhirnya yang berbeda-beda untuk mengungkapkan keyakinan atau makna hidupnya (Magnis-Suseno, 2000a). 

Karena itu, masyarakat perlu menyadari kontingensi ajaran agamanya yakni suatu ajaran yang tidak pernah 

terlepas dari historitas manusia (Hadinata, 2018). Pandangan Rorty tentang kontingensi keyakinan atau agama 

sebenarnya tidak jauh berbeda dengan pandangan dari Peter L. Berger. Berger sebagaimana diulas oleh Matias 

Daven mengatakan bahwa “semua agama selalu merupakan agama manusia dan amat berkaitan erat dengan upaya 

manusia membangun dunianya” (Daven, 2017). Agama merupakan ciptaan manusia untuk membangun dunia 

sakralnya dan karena itu, tidak bisa terlepas dari konteks sosio-kultural tertentu. Dengan demikian, agama juga 

harus dipahami sebagai suatu institusi yang juga memiliki keterbatasan. Mengklaim agama memonopoli 

kebenaran absolut sebagaimana yang diklaim oleh kaum fundamentalis menjadi tidak lagi relevan. 

Di tengah konteks kehidupan bernegara di Indonesia yang diwarnai dengan keberagaman agama, pemikiran 

Rorty mengenai manusia ironis membantu masyarakat untuk menyadari kontingensi keyakinan iman dan 

pandangannya (Rorty, 1989). Kesadaran akan kontingensi dan keterbatasan kosa kata tersebut menghantar 

masyarakat Indonesia pada tumbuhnya suatu sikap ironis yakni suatu sikap yang tidak memutlakkan kosa kata 

final yang dimilikinya, termasuk ketika kosa kata tersebut digunakan untuk mengekspresikan keyakinan-

keyakinan yang paling mendasar (Putra, 2022). Dalam konteks ini masyarakat Indonesia dapat menjadikan ajaran 

agamanya sebagai pedoman dalam menjalankan kehidupannya tetapi harus tetap berada dalam suatu kesadaran 

bahwa kosa kata final yang digunakan untuk membenarkan agamanya memiliki keterbatasan. Hal tersebut dapat 

memungkinkan masyarakat Indonesia untuk terbuka terhadap keyakinan atau pandangan agama yang berbeda dan 

mengakui bahwa di luar agama yang dianut terdapat juga kebenaran lain. Dengan demikian menjadi manusia 



Meneropong Cara Beragama yang Fundamentalis dan Intoleran… (Valentinus Bey) 7 

ironis dapat membantu masyarakat Indonesia untuk membangun dialog antaragama dan menciptakan suatu 

kehidupan sosio-politis yang diwarnai dengan toleransi beragama. 

Oleh karena itu, Richard Rorty menolak cara beragama yang fundamentalistik, picik, dan intoleran yang 

terekspresi dalam tindakan kekerasan dan diskriminatif terhadap yang lain sebagaimana kerap terjadi dalam 

kehidupan sosial masyarakat Indonesia. Rorty mengidealkan suatu masyarakat yang bebas dari kekerasan dan 

tindakan diskriminatif. Hal tersebut hanya mungkin jika masyarakat hidup dalam iklim liberal yakni suatu keadaan 

di mana orang bebas mengekspresikan diri. Orang boleh saja meyakini dan mengekspresikan keyakinannya tanpa 

perlu dilukai, orang juga mampu menghargai perbedaan dan tidak memaksakan apa yang menjadi kehendak orang 

lain, atau singkatnya Rorty mengidealkan suatu kehidupan sosial yang damai di tengah realitas plural (Magnis-

Suseno, 2000).  Sikap ironis terhadap keyakinan sendiri menjadi syarat utama untuk membangun masyarakat yang 

damai dan demokratis. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang diwarnai dengan berbagai bentuk kekerasan 

atas nama agama, bersikap ironis menjadi syarat yang fundamental untuk meminimalisir bahkan meniadakan 

kekerasan atas nama agama. Ketika orang menyadari kontingensi dan keterbatasan pemahaman akan ajaran 

agamanya orang tidak mungkin memberikan reaksi yang destruktif - dalam hal ini membuat kekerasan dan 

melakukan diskriminasi - terhadap mereka yang berkeyakinan berbeda dari ajaran agamanya. Dengan bersikap 

ironis terhadap keyakinannya sendiri, bukan mustahil masyarakat Indonesia akan mampu menciptakan suatu 

kehidupan sosial yang damai dan menjunjung tinggi solidaritas antarumat beragama. 

 Namun menurut Rorty bersikap solider terhadap yang lain  tidak perlu dibangun di atas  suatu pendasaran 

ideologis seperti agama. Baginya ajaran-ajaran tentang manusia dan Tuhan dalam agama tidak memberi 

kontribusi besar dalam membangun suatu sikap solider dalam kehidupan sosial yang plural (Magnis-Suseno, 

2000). Pendasaran agama hanya akan memungkinkan munculnya bentuk kekejaman baru. Bagi Rorty manusia 

membutuhkan solidaritas yang nyata tanpa perlu bertolak dari teori-teori abstrak. Dan hal tersebut hanya mungkin 

tumbuh dalam kepekaan akan penderitaan dan kekejaman yang terjadi pada orang lain. Menurutnya kepekaan 

akan yang lain tersebut tumbuh ketika kita melihat mereka yang berbeda sebagai bagian dari “orang kita” (Putra, 

2022). Hal yang senada juga bisa ditemukan dalam pemikiran Emmanuel Levinas. Levinas berbicara mengenai 

‘Wajah’ yang menunutut tanggung jawab etis. Wajah itu nampak dalam perjumpaan konkret dengan orang lain. 

Ketika kita berjumpa dengan orang lain kita secara langsung dituntut untuk bertanggung jawab terhadapnnya 

(Jiwanda DL, 2019).  Dengan demikian sejalan dengan Rorty solidaritas terhadap yang lain tidak membutuhkan 

pendasaran dari ajaran agama atau teori moral univerasal tetapi tumbuh dari kepekaan moral melalui perjumpaan 

secara langsung dengan yang lain. 

Berhadapan dengan hal tersebut muncul pertanyaan, masih relevankah ajaran agama dijadikan sebagai 

pendasaran dalam membangun kehidupan sosial yang harmonis? Hal ini tentu menjadi tantangan bagi umat 

beragama di Indonesia. Apalagi di tengah fenomena kekerasan yang sering terjadi atas nama agama. Namun 

mengklaim ajaran agama sebagai tidak berguna dalam membangun solidaritas adalah sebuah kekeliruan. 

Bukankah banyak tindakan-tindakan moral  terinsipirasi oleh ajaran agama? Memang perlu diakui bahwa ajaran 

agama sering dijadikan legitimasi untuk membenarkan tindakan kekerasan tetapi persoalan mendasarnya bukan 

terletak pada agamanya melainkan pada cara para penganut menjalankannya. Agama sering ditafsir secara kaku 

dan pemahaman terhadap ajaran agamanya diklaim sebagai  kebenaran absolut. Hal tersebutlah yang membuat 

para penganutnnya bersikap eksklusif terhadap perbedaan. Karena itu, bersikap ironis sebagaimana yang 

dianjurkan oleh Rorty merupakan salah satu cara yang tepat bagi umat beragama di Indonesia untuk menghidupi 

ajaran agamanya. Kemampuan untuk menyadari keterbatasan pemahamannya memampukan masyarakat 

Indonesia hidup berdampingan di tengah keberagaman agama. Selain itu umat beragama di Indonesia juga dituntut 

untuk tidak hanya berfokus pada cara beragama yang ritualistiik tetapi juga sebagaimana yang dianjurkan Rorty 

yakni menumbuhkan kepekaan akan penderitaan dan kekejaman yang terjadi pada orang lain. 

KESIMPULAN 

Cara beragama yang fundamentalis, picik, dan intoleran merupakan ancaman bagi masyarakat plural karena 

berdiri di atas suatu anggapan bahwa ajaran agamanya mengandung suatu kebenaran yang bersifat absolut. Hal 

tersebut sering berdampak pada munculnya tindakan kekerasan dan diskriminasi terhadap mereka yang berbeda. 

Di Indonesia tindakan kekerasan dan diskriminasi sebagai akibat dari cara beragama yang fundamentalistik begitu 

masif terjadi. Keberagaman agama yang seharusnya menjadi kekayaan dari kehidupan bersama di Indoneisa justru 

menimbulkan ketidakharmonisan dan disintegrasi. Berkaitan dengan hal tersebut, Richard Rorty melalui konsep 

manusia ironis menawarkan kritik sekaligus solusi untuk mengatasi dampak negatif dari fundamentalisme agama. 

Menurut Rorty setiap keyakinan atau pandangan hidup bersifat kontingen dan karena itu memilki keterbatasan. 

Kesadaran akan keterbatasan keyakinan dan pandangan hidupnya membuat orang meragukan keyakinannya. 

Keraguan akan keyakinannya mengarahkan seseorang untuk bersikap terbuka dan mau belajar dari pandangan 



 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 1-9 8 

yang berbeda. Karakter yang demikianlah yang mampu menciptakan iklim kehidupan bersama yang harmonis, 

demokratis, dan terhindar dari segala bentuk tindakan kekerasan dan diskriminasi. 

Meskipun demikian pemikiran Rorty tersebut memilki keterbatasan. Konsep manusia ironis yang digagas 

Rorty cenderung bersifat moral individual. Hal tersebut tidak sepenuhnya memadai dalam mengatasi kekerasan 

atas nama agama yang tidak hanya muncul dari sikap subjektif seseorang tetapi dari ideologi keagamaan, 

organisasi, dan juga kekuasaan politik. Oleh karena itu konsep manusia ironis Rorty relevan untuk memberikan 

kritik moral terhadap cara beragama yang fundamentalistik tetapi tidak sepenuhnya memadai untuk mengatasi 

kekerasan  atas nama agama yang bersifat sistemik dan terorganisasi. 

REFERENSI 

Alamsyah, S. (2025, January). Awal mula bangunan di Sukabumi dirusak gegara dipakai ibadah. DetikJabar. 

https://www.detik.com/jabar/berita/d-7988265/awal-mula-bangunan-di-sukabumi-dirusak-gegara-

dipakai-ibadah 

Arsyul Munir, H. A. A. (2018). Agama, politik dan fundamentalisme. Al-Afkar, 1(1). 

https://doi.org/10.5281/zenodo.1161572 

Camnahas, A. (2022). Benih sesawi menjadi pohon: Tema-tema pilihan sejarah Gereja dari jemaat perdana 

sampai Konsili Vatikan I. Penerbit Ledalero. 

Curtis, W. M. (2015). Defending Rorty: Pragmatism and liberal virtue. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781316272145 

Daven, M. (2016). Fundamentalisme agama sebagai tantangan bagi negara. Jurnal Ledalero, 15(2). 

Daven, M. (2017). Agama dan politik: Hubungan yang ambivalen—dialog versus benturan peradaban? Jurnal 

Ledalero, 12(2). https://doi.org/10.31385/jl.v12i2.88 

Hadinata, F. (2018). Mencari kemungkinan solidaritas tanpa dasar universal: Telaah atas pemikiran etika sosial 

Richard Rorty. Respons, 23(1). 

Halimang, S. (2021). Fundamentalisme dan radikalisme: Diskursus komprehensif tentang karakteristik dan 

kiprahnya. Jurnal Ilmiah Keislaman, 20(1). https://doi.org/10.24014/af.v19i2.10680 

Hardiman, F. B. (2018). Demokrasi dan sentimentalitas: Dari bangsa setan-setan, radikalisme agama, sampai 
post-sekularisme. Kanisius. 

Jaelani. (2021). Menyorot fundamentalisme–radikalisme Islam: Tinjauan historis atas gerakan Hizbut Tahrir 

Indonesia. Jurnal Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora, 7(2). 

Jalil, A. (2021). Aksi kekerasan atas nama agama: Telaah terhadap fundamentalisme, radikalisme, dan 

ekstremisme. Andragogi: Jurnal Diklat Teknis Pendidikan dan Keagamaan, 9(2). 

Jiwanda, J. D. L. (2019). Konsep wajah, tanggung jawab etis, dan implikasinya terhadap problem kemanusiaan: 

Telaah pemikiran etika Emmanuel Levinas. Jurnal Pelita Dharma, 6(1), 39–58. 

https://doi.org/10.69835/jpd.v6i1.213 

Kalumbang, Y. P. (2018). Kritik pragmatisme Richard Rorty terhadap epistemologi Barat modern. Jurnal Filsafat, 

28(2). https://doi.org/10.22146/jf.36413 

Magnis-Suseno, F. (2000a). 12 tokoh etika abad ke-20. Kanisius. 

Magnis-Suseno, F. (2000b). 12 tokoh etika abad ke-20. Kanisius. 

Nampar, H. D. N. (2017). Fundamentalisme agama dan pentingnya dialog lintas agama. Gaudium Vestrum: Jurnal 

Kateketik Pastoral, 1(1), 71. https://stkpkbi.ac.id/ojs/index.php/jgv/article/view/31 

Noor, I. (2016). Identitas agama, ruang publik, dan post-sekularisme: Perspektif diskursus Jürgen Habermas. Ilmu 

Ushuluddin, 11(1), 61–87. 

Owens, J. (2012). The obligation of irony: Rorty on irony, autonomy, and contingency. Journal of Allergy and 

Clinical Immunology, 130(2), 27–41. https://doi.org/10.1016/j.jaci.2012.05.050 

Penelas, F. (2025). The right to irony. European Journal of Pragmatism and American Philosophy, 17(2), 0–14. 

https://doi.org/10.4000/15d8n 

Putra, A. T. (2022). Menjadi solider seturut etika ironis liberal Richard Rorty. Forum Filsafat dan Teologi, 51(2). 

https://doi.org/10.35312/forum.v51i2.475 

Ramdhan, M. (2021). Metode penelitian. Cipta Media Nusantara. 
Rorty, R. (1989). Contingency, irony, and solidarity. Cambridge University Press. 

Setara Institute. (2025). Kasus intoleransi dan kekerasan berujung tewasnya pelajar SD: Negara harus hadir dan 

mengambil tindakan memadai. https://setara-institute.org/siaran-pers-kasus-intoleransi-dan-kekerasan-

berujung-tewasnya-pelajar-sd-negara-harus-hadir-dan-mengambil-tindakan-memadai/ 

https://doi.org/10.5281/zenodo.1161572
https://doi.org/10.24014/af.v19i2.10680
https://doi.org/10.35312/forum.v51i2.475


Meneropong Cara Beragama yang Fundamentalis dan Intoleran… (Valentinus Bey) 9 

Shabrina, D. (2025). Kronologi perusakan rumah doa di Padang: Beberapa anak dipukul. Tempo. 

https://www.tempo.co/hukum/kronologi-perusakan-rumah-doa-di-padang-beberapa-anak-dipukul-

2052284 

Tan, P. (2020). Agama minus nalar: Beriman di era post-sekular. Penerbit Ledalero. 

Teresia, G. (2019). Kelompok minoritas seksual dalam terpaan pelanggaran HAM (Vol. 17). Lembaga Bantuan 

Hukum Masyarakat. 


