ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 25-32 E-ISSN 3032-4173
DOI: 10.21512/icj.v3i1.14016

Negara dan Agama Konghucu di Indonesia:
Dampak Kebijakan Orde Baru dan Reformasi

Bernadeta Salwa Nirina Kaylasari', Gedong Maulana Kabir?,
Moch Zulvan Rizaldy Arfiansyah?, Patrick Marcelino Luize*, Viona Putri Salim?

12345Universitas Bina Nusantara, Indonesia
bernadeta.kaylasari@binus.ac.id!, gedong.maulana@pbinus.ac.id?,
moch.arfiansyah@binus.ac.id?, patrick.luize@binus.ac.id*, viona.salim@binus.ac.id’

ABSTRACT

Confucianism is one of the cultural and spiritual heritages of the Chinese community that has long been present
in Indonesia. However, throughout its historical development, this religion has faced various challenges,
particularly during the New Order era, when the state systematically revoked official recognition of Confucianism
and restricted its religious expression as well as Chinese cultural practices. The discrimination experienced by
Confucian adherents encompassed administrative, social, and educational dimensions, forcing them to conceal
their religious identity and limit their participation in the public sphere. The Reform era marked an important
turning point when the government, particularly under President Abdurrahman Wahid, began to restore official
recognition of Confucianism and revoke discriminatory policies. Nevertheless, formal recognition alone is
insufficient. Sustained commitment from the state is still required to guarantee the right to freedom of religion,
eradicate discriminatory practices, and strengthen multicultural education so that diversity in Indonesia is
genuinely valued as a national asset. This study aims to analyse the relationship between the state and
Confucianism in Indonesia by highlighting the impact of state policies during the New Order and the post-Reform
era. The research employs a descriptive qualitative approach, using in-depth interviews to explore the
experiences, perceptions, and adaptive strategies of Confucian adherents in responding to state policies. The
findings indicate that although the Reform era has opened broader space for recognition and religious freedom,
continuous state commitment remains necessary to ensure freedom of religion, eliminate discrimination, and
reinforce multicultural education. This study underscores the crucial role of the state in protecting the rights of
religious minorities as part of efforts to realize social justice and uphold the values of Pancasila.

Keywords: Indonesia, Confucianism, discrimination, the New Order, Reform Era, freedom of religion
ABSTRAK

Agama Konghucu merupakan salah satu warisan budaya dan spiritual masyarakat Tionghoa yang telah lama
hadir di Indonesia. Namun, dalam perjalanan sejarahnya, agama ini mengalami berbagai tantangan, terutama
selama masa Orde Baru, ketika negara secara sistematis menghapus pengakuan resmi terhadap Konghucu dan
membatasi ruang ekspresi keagamaan serta budaya Tionghoa. Diskriminasi yang terjadi mencakup aspek
administratif, sosial, hingga pendidikan, yang memaksa umat Konghucu untuk menyembunyikan identitasnya dan
mengurangi keterlibatan dalam ruang publik. Reformasi menjadi titik balik penting ketika pemerintah, khususnya
di bawah Presiden Abdurrahman Wahid, mulai mengembalikan pengakuan resmi terhadap agama Konghucu
serta mencabut kebijakan diskriminatif. Namun demikian, pengakuan formal saja tidak cukup. Masih dibutuhkan
komitmen berkelanjutan dari negara untuk menjamin hak-hak kebebasan beragama, memberantas diskriminasi,
serta memperkuat pendidikan multikultural agar keberagaman di Indonesia benar-benar dihargai sebagai
kekuatan bangsa. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relasi negara dan agama Konghucu di Indonesia
dengan menyoroti dampak kebijakan negara pada masa Orde Baru dan pasca-Reformasi. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik wawancara mendalam untuk menggali pengalaman,
persepsi, dan strategi adaptasi umat Konghucu dalam merespons kebijakan negara. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa meskipun Reformasi membuka ruang pengakuan dan kebebasan yang lebih luas, masih
diperlukan komitmen berkelanjutan dari negara dalam menjamin kebebasan beragama, menghapus praktik
diskriminasi, serta memperkuat pendidikan multikultural. Penelitian ini menegaskan pentingnya peran negara
dalam melindungi hak-hak agama minoritas sebagai bagian dari upaya mewujudkan keadilan sosial dan
pengamalan nilai-nilai Pancasila.

Kata Kunci: Indonesia, agama Konghucu, diskriminasi, Orde Baru, Eva Reformasi, kebebasan beragama

25


mailto:bernadeta.kaylasari@binus.ac.id
mailto:gedong.maulana@binus.ac.id2
mailto:moch.arfiansyah@binus.ac.id3
mailto:patrick.luize@binus.ac.id

PENDAHULUAN

Indonesia adalah negara yang memiliki keberagaman budaya dan agama, serta secara konstitusi menjamin
hak setiap warga negara untuk bebas memeluk dan menjalankan agamanya (Muhaemin & Sanusi, 2019).
Beberapa agama yang diakui di Indonesia antara lain Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu, dan Buddha.
Dengan kehadiran dari berbagai agama tersebut tentu diharapkan kehidupan bermasyarakat serta bernegara dapat
dijalankan dengan rukun serta penuh penghargaan antarsesama. Namun dalam praktiknya, relasi antara negara
dan agama tidak selalu berlangsung harmonis. Salah satu contoh yang mencolok adalah pengalaman historis
agama Konghucu di Indonesia. Agama Konghucu diperkirakan telah masuk ke Indonesia sejak akhir masa
prasejarah. Hingga kini, mayoritas pemeluk agama ini berasal dari etnis Tionghoa. Namun, perjalanan etnis
Tionghoa dan penganut Konghucu di Indonesia pernah menghadapi tantangan berat, terutama pada masa Orde
Baru yang menerapkan kebijakan represif terhadap agama Konghucu (Puslitbang et al., 2015).

Agama Konghucu telah hadir di Indonesia sejak abad ke-17, dibawa oleh para imigran Tionghoa. Pada
awalnya, praktik keagamaan ini terjalin erat dengan kepercayaan tradisional Tionghoa lainnya, seperti
penyembahan leluhur dan dewa-dewi. Kehadiran agama “Konghucu” di Indonesia menjadi bagian tak terpisahkan
dari sejarah panjang interaksi budaya dan agama di Nusantara, mewarnai lanskap keberagaman kepercayaan yang
ada. Pada masa Orde Lama, negara mengakui agama Konghucu sebagai salah satu agama resmi di Indonesia,
sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang No. 1/PnPs/1965 yang mencantumkan enam agama dengan
jumlah penganut yang signifikan, yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu (Ahmad Ainut
Taufiq, 2019). Namun, pengakuan tersebut mengalami kemunduran pada era Orde Baru. Pemerintah saat itu
melarang praktik keagamaan Konghucu, yang menyebabkan umatnya kesulitan dalam menjalankan ajaran
agamanya. Kebijakan diskriminatif terhadap komunitas Tionghoa semakin diperkuat dengan diterbitkannya
Instruksi Presiden No. 14 Tahun 1967, yang membatasi segala bentuk ekspresi keagamaan, kepercayaan, dan
budaya Tionghoa. Instruksi tersebut didasarkan pada anggapan bahwa unsur-unsur budaya dan kepercayaan Cina
dapat memberikan pengaruh negatif terhadap aspek psikologis, moral, dan mental masyarakat (Ahmad Ainut
Taufiq, 2019).

Pengakuan resmi agama Konghucu di Indonesia mengalami pasang surut seiring perubahan konstelasi
politik. Sempat tidak diakui pada masa Orde Baru, agama Konghucu akhirnya mendapatkan pengakuan resmi
melalui Keppres No. 6/2000 yang membahas tentang bagaimana pada masa pemerintahan Presiden Abdurrahman
Wahid masyarakat Tionghoa diberi kebebasan untuk menganut agama, kepercayaan, dan adat istiadatnya
termasuk merayakan upacara-upacara Agama seperti Imlek, Cap Go Meh dan sebagainya. Tentu ini menunjukkan
peran negara secara eksplisit menunjukkan pengakuannya terhadap hak-hak kelompok minoritas.

Agama Konghucu di Indonesia menghadapi tantangan unik dalam pengakuannya sebagai agama yang
independen. Salah satu fenomena yang menarik adalah kecenderungan masyarakat dan bahkan kebijakan negara
untuk mengkategorikan Konghucu sebagai bagian dari budaya Tionghoa, bukan sebagai agama yang berdiri
sendiri (Rahmad Yulianto, 2019). Padahal, Konghucu memiliki sistem kepercayaan, kitab suci, serta ritual
keagamaan yang jelas, yang membedakannya dari sekadar ekspresi budaya. Pada masa lalu, terdapat pembatasan
terhadap penggunaan simbol-simbol keagamaan Konghucu di ruang publik, seperti penggunaan lampion dan
ornamen khas Tionghoa selama perayaan keagamaan. Pembatasan ini seringkali didasarkan pada anggapan bahwa
simbol-simbol tersebut hanya merupakan bagian dari budaya Tionghoa, dan bukan bagian dari ekspresi
keagamaan yang sah (Thoriqul Huda & Sinta Ilva Sari, 2020).

Pengaruh budaya Tionghoa yang kuat dalam praktik Konghucu sering kali menjadi alasan utama mengapa
agama ini dianggap lebih sebagai tradisi leluhur daripada sebagai keyakinan spiritual yang setara dengan agama
lain. Upacara penghormatan leluhur, filosofi moral yang menekankan etika sosial, serta minimnya konsep
ketuhanan yang eksplisit dalam kepercayaan Konghucu sering membuatnya disalahartikan sebagai ajaran filsafat
atau sekadar bagian dari budaya etnis Tionghoa (Muhdina et al., 2020.). Akibatnya, meskipun telah mendapatkan
kembali pengakuan resmi sebagai salah satu agama di Indonesia, umat Konghucu masih menghadapi stigma dan
tantangan dalam menjalankan keyakinannya. Dalam konteks ini, penelitian tentang bagaimana agama Konghucu
dipahami dan diperlakukan di Indonesia menjadi sangat penting. Analisis terhadap konstruksi identitas agama ini
serta berbagai bentuk diskriminasi yang masih terjadi dapat memberikan wawasan yang lebih dalam tentang
tantangan yang dihadapi umat Konghucu dalam kehidupan sosial, politik, dan keagamaan.

Intoleransi terjadi begitu luas pada masa Orde Baru, terutama ditujukkan kepada mereka yang beragama
Konghucu hingga mereka tidak dapat merasakan hak-hak hidup yang selayaknya sebagai seorang warga negara
(Zaenal Muttaqin, 2017) . Dalam konteks ini, penelitian tentang bagaimana agama Konghucu dipahami dan
diperlakukan di Indonesia menjadi sangat penting. Analisis terhadap konstruksi identitas agama ini serta berbagai
bentuk diskriminasi yang masih terjadi dapat memberikan wawasan yang lebih dalam tentang tantangan yang
dihadapi umat Konghucu dalam kehidupan sosial, politik, dan keagamaan.

26 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 25-32



Kajian mengenai agama Konghucu di Indonesia telah dilakukan oleh sejumlah peneliti dengan berbagai
pendekatan. Tanggok (2001) menelusuri keberadaan Konghucu dalam masyarakat majemuk Indonesia dengan
fokus pada aspek historis dan sosiologis, sementara Taufiq (2019) menganalisis regulasi Orde Baru terhadap
Konghucu dari perspektif kebijakan politik. Rahmadani dkk. (2022) mengkaji multikulturalisme dan identitas
kultural umat Konghucu pasca-Reformasi, sedangkan Suhanah (2018) menelaah relasi umat Konghucu dengan
masyarakat sekitar dan pemerintah di kawasan Pecinan. Meski demikian, penelitian-penelitian sebelumnya
cenderung memisahkan analisis antara periode Orde Baru dan Reformasi, atau hanya berfokus pada satu dimensi
tertentu seperti kebijakan politik atau relasi sosial. Belum banyak kajian yang secara komprehensif
mengintegrasikan dampak kebijakan negara terhadap dimensi administratif, sosial, dan identitas keagamaan umat
Konghucu dalam satu kerangka analisis longitudinal yang mencakup dua era politik berbeda. Penelitian ini
berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menyajikan analisis komparatif yang mendalam tentang
transformasi relasi negara-agama Konghucu dari masa represif Orde Baru hingga era keterbukaan Reformasi,
serta mengeksplorasi pengalaman hidup umat Konghucu melalui pendekatan wawancara mendalam yang
memberikan perspektif empiris langsung dari subjek yang mengalami diskriminasi dan perubahan kebijakan
tersebut.

Mengacu pada latar belakang yang telah dipaparkan, penelitian ini difokuskan untuk menjawab beberapa
rumusan permasalahan utama, yaitu: Bagaimana kebijakan pemerintah Orde Baru memengaruhi status agama
Konghucu di Indonesia? Apa saja bentuk diskriminasi yang dialami oleh umat Konghucu dalam aspek sosial,
hukum, dan administrasi negara pada masa Orde Baru? Bagaimana dampak kebijakan diskriminatif tersebut
terhadap kehidupan beragama dan identitas budaya umat Konghucu di Indonesia? Bagaimana perubahan
kebijakan pemerintah pasca-Reformasi dalam mengakui dan menjamin hak-hak umat Konghucu? Serta
bagaimana peran negara dalam menjaga kebebasan beragama dan keberagaman di Indonesia?

Penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai dinamika
kebijakan negara terhadap umat Konghucu, serta kontribusinya terhadap pembangunan masyarakat yang inklusif
dan menjunjung tinggi nilai-nilai keberagaman dan hak asasi manusia.

METODE PENELITIAN

Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang berpadu dengan metode wawancara mendalam
sebagai teknik utama dalam pengumpulan data. Pendekatan ini dipilih karena mampu menggambarkan secara
komprehensif dan mendalam pengalaman subjektif umat Konghucu dalam menghadapi kebijakan negara dan
berbagai bentuk diskriminasi yang terjadi, baik pada masa Orde Baru maupun pasca-Reformasi. Proses penelitian
dilaksanakan melalui empat tahapan utama: (1) pengumpulan data; (2) pemilihan narasumber; (3) analisis data;
dan (4) interpretasi hasil.

Tahap pertama dalam penelitian ini adalah pengumpulan data yang dilakukan melalui wawancara
mendalam (in-depth interview) secara semi-terstruktur untuk memperoleh informasi yang rinci dan
menggambarkan realitas sosial dari sudut pandang narasumber. Tahap kedua adalah pemilihan narasumber
dengan menggunakan teknik purposive sampling, yaitu memilih individu-individu yang memiliki pengetahuan,
pengalaman, atau keterlibatan langsung dalam isu yang diteliti, seperti tokoh agama Konghucu, dan umat
Konghucu yang mengalami diskriminasi. Tahap ketiga adalah analisis data yang dilakukan dimulai dari transkrip
hasil wawancara, pengkodean, hingga identifikasi tema-tema utama yang relevan dengan rumusan masalah. Tahap
terakhir adalah interpretasi hasil, di mana peneliti menafsirkan data berdasarkan konteks sosial dan historis untuk
memahami dampak kebijakan diskriminatif terhadap kehidupan beragama dan identitas budaya umat Konghucu
secara lebih mendalam.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sejarah dan Perubahan Kebijakan terhadap Agama Konghucu di Indonesia

Kehadiran komunitas Tionghoa di Nusantara sudah dimulai jauh sebelum kedatangan kolonial Belanda.
Pada saat itu, Nusantara masih dikuasai oleh kerajaan-kerajaan lokal (Peranakan et al., 2012). Ketika Belanda
melalui VOC mulai mendominasi wilayah ini dan mendirikan Batavia sebagai pusat perdagangan, mereka
menghadapi kekurangan jumlah penduduk pribumi yang dapat mendukung pembangunan kota tersebut, sehingga
Belanda memutuskan untuk mendatangkan orang-orang Tionghoa ke Nusantara, sebagian besar dengan cara
paksa, untuk membantu dalam pembangunan kota tersebut (Peranakan et al., 2013).

Banyak tokoh masyarakat serta tokoh agama Konghucu di Indonesia yang menghubungkan kedatangan
agama Konghucu dengan imigrasi etnis Tionghoa ke Kalimantan Barat maupun Indonesia secara umum. Hal ini

Negara dan Agama Konghucu... (Bernadeta Salwa Nirina Kaylasari, dkk) 27



terjadi setelah runtuhnya dinasti Ming pada tahun 1683, yang memicu gelombang besar imigrasi bangsa Cina ke
berbagai wilayah di Asia Tenggara, termasuk Indonesia. Sebagian besar orang Tionghoa yang datang ke Indonesia
berasal dari dua provinsi utama, yaitu Fujien (Fukien) dan Guangdong (Kwan Fu) (Sri Lasminingsih, 2012).

Dalam perjalanannya, komunitas Tionghoa yang menganut agama Konghucu mengalami dinamika yang
tidak stabil, terutama selama masa pemerintahan Orde Baru. Setelah peristiwa kudeta tahun 1965 yang dikaitkan
dengan gerakan komunis yang pada umumnya bersifat ateis muncul stereotip yang menyamakan etnis Tionghoa
dengan komunisme. Hal ini memicu lahirnya kebijakan diskriminatif, termasuk penghancuran lembaga-lembaga
pendidikan serta pelarangan buku-buku yang berkaitan dengan budaya Tionghoa (Sri Lasminingsih, 2012). Situasi
tersebut semakin diperparah dengan terbitnya Surat Edaran Menteri Dalam Negeri Nomor 477 tahun 1978, yang
hanya mengakui lima agama resmi di Indonesia: Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu, dan Buddha. Agama
Konghucu tidak termasuk dalam daftar tersebut, sehingga penganutnya kehilangan pengakuan resmi dari negara.
Akibat tekanan sosial dan politik tersebut, banyak umat Konghucu akhirnya memilih untuk beralih agama, salah
satunya ke agama Kristen.

Sebelum memasuki masa pemerintahan Orde Baru, agama Konghucu mendapat pengakuan dan perlakuan
yang baik dari negara serta diterima secara luas dalam kehidupan masyarakat Indonesia. Sejak masa awal
kemerdekaan hingga menjelang pertengahan dekade 1960-an, Konghucu dianggap sebagai salah satu agama yang
sah dan memiliki tempat yang setara dengan agama-agama lain (M. Ikhsan Tanggok, 2001).

Presiden Soekarno secara eksplisit menunjukkan sikap inklusif terhadap keberagaman agama, termasuk
mendukung eksistensi umat Konghucu dalam menjalankan ajaran dan praktik keagamaannya (Apri binti Rofiah,
2020). Hal ini tercermin dalam kebebasan menyelenggarakan berbagai ritual dan perayaan besar seperti Tahun
Baru Imlek dan Cap Go Meh, yang berlangsung secara terbuka dan meriah di ruang-ruang publik tanpa intervensi
atau pembatasan dari negara. Kondisi ini menunjukkan bahwa sebelum adanya tekanan politik di era Orde Baru,
umat Konghucu memiliki ruang yang cukup luas untuk menjalankan kehidupan beragama secara leluasa dan
bermartabat.

Pada masa Orde Baru, masyarakat Tionghoa mengalami tekanan yang sistematis melalui kebijakan
asimilasi paksa yang digalakkan oleh pemerintah. Tujuan dari kebijakan ini adalah untuk meleburkan identitas
etnis Tionghoa ke dalam identitas nasional Indonesia secara total (M.Ikhsan Tanggok, 2001). Upaya tersebut
dilakukan dengan cara menekan ekspresi budaya mereka dan memaksakan keseragaman sesuai dengan sistem
nasional yang telah dirancang negara. Salah satu bentuk nyata dari penyeragaman ini adalah pelarangan
penggunaan bahasa Mandarin dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam komunikasi internal antar sesama
etnis Tionghoa. Sementara itu, kelompok etnis lainnya tetap diizinkan menggunakan bahasa daerah mereka tanpa
batasan, yang memperlihatkan adanya perlakuan yang tidak setara dan diskriminatif.

Selain pelarangan bahasa, ekspresi keagamaan dan budaya masyarakat Tionghoa pun dibatasi secara ketat.
Berbagai kegiatan seperti ritual keagamaan, perayaan tradisional, hingga simbol budaya dilarang untuk
ditampilkan secara terbuka di ruang publik. Hal ini menciptakan suasana represif yang menghalangi komunitas
Tionghoa untuk menjalankan tradisi mereka sendiri. Di sisi lain, mereka juga dihadapkan pada hambatan
administratif dalam ranah kewarganegaraan, seperti keharusan memiliki SBKRI (Surat Bukti Kewarganegaraan
Republik Indonesia), yang merupakan bentuk perlakuan diskriminatif karena tidak diberlakukan kepada
kelompok etnis lainnya (M. Ikhsan Tanggok, 2001) Kebijakan-kebijakan tersebut tidak hanya mencerminkan
upaya penghapusan identitas kultural, tetapi juga menunjukkan ketimpangan hak sipil bagi warga Tionghoa di
Indonesia pada masa itu.

Konghucu Kerap Dianggap sebagai Budaya

Indonesia dikenal sebagai negara yang memiliki keberagaman agama dan kepercayaan. Keberagaman ini
mencerminkan realitas sosial yang kompleks, di mana masing-masing agama memiliki sejarah perkembangan dan
tantangan tersendiri dalam membangun eksistensinya di tengah masyarakat. Dalam perjalanannya, agama
Konghucu lebih banyak disalahartikan sebagai budaya dibandingkan sebagai agama yang sah di mata negara
(Thoriqul Huda & Sinta Ilva Sari, 2020) Kesalahpahaman ini muncul tidak lain karena ajaran Konghucu sendiri
seringkali lebih menekankan nilai-nilai moral, etika sosial, serta filsafat hidup seperti ren (kasih sayang), /i (tata
kramar/ritual), xiao (bakti kepada orang tua) yang lebih terlihat sebagai panduan hidup bermasyarakat ketimbang
praktik spiritual yang menekankan aspek ketuhanan secara mendalam.

Konfusianisme atau Konghucu memiliki inti ajaran yang berlandaskan pada nilai humanisme, sebagaimana
dijelaskan oleh Mauludi. Ajaran ini menekankan keyakinan bahwa manusia mampu bertumbuh dan mencapai
kesempurnaan melalui usaha pribadi maupun keterlibatannya dalam kehidupan bersama (Mauludi, 2016). Upaya
tersebut terutama diwujudkan melalui proses pengembangan karakter dan pembentukan jati diri secara sadar.
Dalam pandangan Konfusianisme, penekanan utama terletak pada pembinaan moralitas serta penerapan etika

28 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 25-32



dalam kehidupan sehari-hari. Agama Konghucu mengajarkan akan pentingnya hidup dalam harmoni dan
perdamaian. Hal ini tercermin dari simbol utamanya yaitu Yin dan Yang, dimana keduanya menggambarkan
keseimbangan antara dua kekuatan yang berbeda namun masih saling melengkapi untuk membangun sebuah
keselarasan (Thoriqul Huda & Sinta Ilva Sari, 2020).

Konfusianisme merupakan ajaran filosofis dan keagamaan yang berasal dari Tiongkok dan memiliki
pengaruh luas di berbagai negara Asia, termasuk Indonesia. Di Singkawang, gerakan keagamaan Konfusianisme
cukup berkembang, yang terlihat dari keberadaan kelompok masyarakat yang masih menerapkan ajaran ini dalam
kehidupan sehari-hari. Selain itu, Konfusianisme juga memiliki pandangan positif terhadap etika bisnis. Penganut
Konfusianisme di Singkawang sering menghubungkan kesuksesan dalam dunia bisnis dengan prinsip-prinsip
moral dan etika yang diajarkan dalam ajaran ini (Fadli Raharjo, 2024). Dalam konteks masyarakat Tionghoa di
Singkawang, nilai-nilai Konfusianisme mendorong perilaku profesional yang berintegritas dan menciptakan iklim
usaha yang etis serta harmonis.

Konghucu sering disalahartikan sebagai budaya juga karena adanya percampuran antara ajaran Konghucu,
Tao, dan Buddha yang dikenal dengan istilah “Sam Kauw” telah menciptakan suatu bentuk kepercayaan sinkretik
yang unik dalam kehidupan masyarakat Tionghoa (Sulaiman, 2009). Tradisi ini berkembang karena ketiga ajaran
tersebut memiliki akar budaya yang serupa dan nilai-nilai moral yang saling melengkapi, seperti penghormatan
kepada leluhur, harmoni dengan alam, dan pencapaian kebajikan. Namun, justru karena ketiganya sering
dipraktekkan secara bersamaan dalam ritual dan upacara keagamaan, batas identitas masing-masing agama
menjadi kabur di mata masyarakat umum.

Tantangan Administratif dan Sosial yang Dihadapi Penganut Agama Konghucu

Ketidakadilan berbasis agama seringkali dikenal sebagai diskriminasi umat beragama yang biasanya
muncul akibat minimnya pemahaman dan rendahnya tingkat toleransi terhadap perbedaan keyakinan. Fanatisme
yang berlebihan dapat memperkuat prasangka negatif serta memperdalam kesenjangan antar kelompok. Selain
itu, isu agama kerap dimanfaatkan oleh pihak tertentu untuk kepentingan politik, di mana sentimen negatif
terhadap kelompok lain dijadikan alat untuk meraih dukungan (Seo et al., 2025).

Dalam praktiknya, penganut agama Konghucu masih menghadapi berbagai kendala administratif dan
sosial. Kesulitan dalam pencatatan administrasi kependudukan, seperti pencantuman agama di KTP, akta
pernikahan, dan dokumen resmi lainnya, menjadi salah satu tantangan utama. Ketua Majelis Konghucu Indonesia
(MAKIN) Ciapus Kabupaten Tigaraksa, Banten, Yap Tjun Teh, mencontohkan bahwa umat Konghucu masih
mengalami diskriminasi saat mengurus KTP. Bahkan, Sekretaris Umum Majelis Tinggi Agama Konghucu
Indonesia (MATAKIN), mengungkapkan bahwa ada oknum pemerintah yang meminta sejumlah uang untuk
mencantumkan agama Konghucu dalam KTP (Lestari, 2010). Kondisi ini semakin memperparah ketimpangan
hak sipil yang dialami umat Konghucu, terutama bagi mereka yang berasal dari kelompok ekonomi kurang
mampu, seperti di Banten dan Singkawang.

Agama Konghucu telah melalui perjalanan panjang dalam konteks relasi dengan negara, khususnya dalam
hal pengakuan administratif dan hak-hak sosial di Indonesia. Kejadian intoleransi terhadap agama Konghucu saat
itu sangat menyulitkan masyarakat dalam memperoleh hak sosial serta dari segi administratif negara. Mereka
seolah mendapat batasan sendiri sehingga kurang mendapatkan hak-hak yang seharusnya diperoleh sebagai warga
negara yang beragama.

Salah satu penelitian mengenai umat Konghucu di Semarang mengungkapkan bahwa mereka masih
menghadapi berbagai hambatan dalam menjalankan kehidupan keagamaannya secara optimal. Salah satu isu
utamanya ialah ditemukan ketimpangan distribusi Bimbingan Masyarakat (Bimas) Konghucu di daerah, yang juga
berdampak pada kurangnya pembinaan baik secara administratif maupun spiritual bagi umat (Suhanah, 2018). Di
samping itu, masih terdapat keterbatasan signifikan dalam ketersediaan tenaga pendidik agama Konghucu yang
memiliki kualifikasi akademik formal. Mayoritas masih memperoleh pengetahuan keagamaan secara tradisional
dari para tokoh komunitas tanpa melalui pendidikan tinggi formal. Dalam aspek infrastruktur keagamaan, umat
Konghucu juga mengalami keterbatasan karena rumah ibadah mereka kerap kali berbagi fungsi dengan penganut
agama Tao dan Buddha dalam bentuk klenteng Tridharma. Ketiadaan ruang tersebut secara representatif menjadi
simbol kurangnya pengakuan dan dukungan negara terhadap kebutuhan umat Konghucu dalam menjalankan
agamanya secara mandiri (Suhanah, 2018).

Implikasi Kebijakan Negara terhadap Kehidupan Penganut Agama Konghucu di Indonesia

Mengetahui realita yang terjadi di Indonesia yang berkaitan dengan eksistensi agama Konghucu baik
setelah kemerdekaan, Orde Baru, Masa Reformasi hingga saat ini, dapat dilihat bahwa penganut agama Konghucu

Negara dan Agama Konghucu... (Bernadeta Salwa Nirina Kaylasari, dkk) 29



menghadapi berbagai tantangan untuk mendapatkan pengakuannya di hadapan publik serta negara. Pemerintah
pada masa Orde Baru secara sistematis telah meminggirkan agama Konghucu baik dari ruang publik maupun dari
kehidupan bernegara di Indonesia.

Penghapusan status resmi agama Konghucu dideklarasikan melalui Instruksi Presiden No. 14 Tahun 1967.
Hal tersebut menjadi tanda awal dari pengingkaran negara terhadap eksistensi keagamaan umat Konghucu.
Banyaknya diskriminasi yang terjadi kepada umat beragama Konghucu tentunya mencoreng eksistensi Pancasila
yang menjunjung tinggi nilai saling menghargai maupun toleransi terhadap sesama umat beragama. Dengan
alasan apapun, diskriminasi bukanlah hal yang dapat dinormalisasi terlepas siapapun pelaku maupun oknum yang
terlibat didalamnya. Kebijakan yang dibuat pada masa Orde Baru sangat menyiksa keberadaan dan keamanan dari
umat beragama sehingga membuat keadaan tidak stabil serta penuh ketegangan.

Diskriminasi yang dialami oleh umat Konghucu tidak hanya terjadi pada aspek administratif seperti tidak
dapat mencantumkan agamanya dalam kartu identitas, kesulitan mengakses pelayanan publik, serta tidak dapat
menyelenggarakan pernikahan secara sah menurut hukum yang berlaku (Lestari, 2010). Namun, mereka juga
menghadapi tekanan sosial yang tinggi untuk berpindah agama agar tidak dianggap berbeda atau mendapat
perlakuan diskriminatif. Praktik-praktik keagamaan seperti perayaan Imlek dan Cap Go Meh, penggunaan bahasa
Mandarin, hingga kegiatan ritual ibadah dilakukan secara tersembunyi di ruang tertutup atau dalam lingkup
keluarga saja. Ini menunjukkan bahwa kebijakan negara saat itu tidak hanya berdampak pada ranah legal-formal,
melainkan juga menciptakan ketakutan kolektif dan penekanan terhadap ekspresi identitas budaya etnis Tionghoa.
Perlakuan ini sangat kontras dengan kelompok agama lain yang tetap mendapatkan ruang ekspresi yang relatif
bebas (M. Ikhsan Tanggok, 2001).

Kebijakan di sektor pendidikan pada masa itu juga menyebabkan dihapuskannya mata pelajaran agama
Konghucu dari sekolah — sekolah sejak diberlakukannya kurikulum Pendidikan Sekolah Dasar dan Lanjutan tahun
1975. Dampaknya, siswa-siswa beragama Konghucu terpaksa mengikuti pelajaran agama lain demi
menyesuaikan dengan ketentuan kurikulum yang ada ((Rahmadani et al., 2022). Hal ini memperkuat temuan
bahwa kebijakan negara saat itu tidak adil dan diskriminatif, serta bertentangan dengan prinsip kebebasan
beragama yang seharusnya dijamin oleh konstitusi. Dalam perkembangannya, Konghucu juga kerap dianggap
sebagai budaya Tionghoa yang menjadi salah satu pemicu kebijakan-kebijakan diskriminatif karena dianggap
bukan sebagai agama yang berdiri sendiri namun hanya sebatas budaya masyarakat (Thoriqul Huda & Sinta Ilva
Sari, 2020).

Pada masa Pasca-Reformasi, kondisi umat beragama terutama pemeluk agama Konghucu di Indonesia
mengalami perubahan yang signifikan. Pada masa pemerintahan Presiden Abdurrahman Wahid terjadi titik balik
penting bagi pengakuan kembali agama Konghucu. la mencabut berbagai regulasi diskriminatif, mengembalikan
status Konghucu sebagai salah satu agama resmi di Indonesia, serta menetapkan Hari Raya Imlek sebagai hari
libur nasional. Pengakuan ini membawa dampak besar bagi perkembangan hak asasi manusia di Indonesia, serta
membuka akses yang lebih luas bagi etnis Tionghoa dalam bidang politik, ekonomi, sosial, dan budaya
(Rahmadani et al., 2022).

Setelah mengalami pembatasan selama lebih dari tiga dekade, komunitas Tionghoa mulai kembali
memperoleh ruang untuk berpartisipasi dalam aktivitas sosial dan pendidikan. Bahasa Mandarin pun telah mulai
diajarkan lagi di institusi pendidikan sebagai pilihan bahasa asing, selain Bahasa Inggris. Mereka juga mulai
menjajaki berbagai bidang di luar sektor usaha, termasuk menjalankan praktik keagamaan dan kegiatan budaya
lainnya. Meskipun transformasi ini belum terjadi secara menyeluruh, hal ini menunjukkan adanya perubahan sikap
dari pihak pemerintah dan masyarakat lokal terhadap etnis Tionghoa di Indonesia. Tradisi, budaya, dan
pertunjukan khas Tionghoa kini telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari masyarakat Indonesia.

Peran negara dalam menjaga kebebasan beragama dan keberagaman pun menjadi sorotan penting dalam
temuan ini. Negara diharapkan tidak hanya berhenti pada pengakuan formal, tetapi juga aktif membangun
ekosistem sosial yang menjamin perlindungan terhadap kelompok minoritas. Upaya ini bisa dilakukan melalui
pendidikan multikultural, pemberdayaan organisasi keagamaan, serta penegakan hukum terhadap tindakan
diskriminatif.

Kesetaraan antar umat beragama harus menjadi prinsip utama dalam membangun masyarakat yang adil dan
inklusif. Kebebasan dalam memeluk dan menjalankan agama merupakan salah satu hak mendasar yang melekat
pada setiap individu dan termasuk dalam kategori hak asasi manusia yang bersifat mutlak atau tidak dapat
dikurangi dalam kondisi apapun (Zulhidayat, 2021). Artinya, dalam keadaan darurat sekalipun, negara tetap tidak
boleh membatasi atau mencabut hak ini. Oleh karena itu, negara memiliki kewajiban penuh untuk menjamin
bahwa setiap warganya dapat menjalankan ajaran agama dan keyakinan mereka secara damai, tanpa rasa takut
akan adanya tekanan, paksaan, maupun ancaman dari pihak manapun.

Peran pemerintah, termasuk aparat penegak hukum, sangat penting dalam menjaga agar tidak terjadi
pelanggaran terhadap kebebasan beragama. Mereka harus secara aktif mencegah dan menindak segala bentuk

30 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 25-32



tindakan diskriminatif, intimidatif, atau pemaksaan yang ditujukan kepada kelompok agama atau individu yang
menjalankan kepercayaannya. Dengan kata lain, negara dalam paradigma integralistik tidak hanya dipandang
sebagai entitas politik semata, tetapi juga sebagai lembaga yang memiliki fungsi keagamaan (Zulhidayat, 2021).
Dalam pandangan ini, peran agama tidak hanya penting, tetapi juga dianggap sebagai elemen mendasar yang
harus dijaga, dilindungi, dan dijadikan pijakan dalam merumuskan kebijakan-kebijakan publik. Paradigma
semacam ini menempatkan kepentingan agama sebagai salah satu prioritas utama dalam kehidupan bernegara.

KESIMPULAN

Perjalanan agama Konghucu di Indonesia memperlihatkan tantangan yang luar biasa dalam konteks sejarah
dan diskriminasi terhadap kelompok Tionghoa, khususnya pada masa Orde Baru. Di bawah kebijakan Instruksi
Presiden No. 14 Tahun 1967, agama Konghucu tidak hanya dihapuskan pengakuan resminya, tetapi juga ekspresi
keagamaan dan budaya Tionghoa dibatasi. Pemerintah saat itu membatasi aktivitas keagamaan dan perayaan
budaya, seperti perayaan Imlek sehingga perayaan seperti ini dilakukan secara sembunyi-sembunyi karena
ketakutan akan ancaman dari pihak berwenang. Pencantuman agama Konghucu di KTP juga menjadi masalah
administratif yang terus membatasi hak-hak dasar umat Konghucu, bahkan dalam hal pendidikan, di mana
penghapusan pelajaran agama Konghucu semakin memperburuk kesulitan mereka dalam mengakses hak-hak
pendidikan yang setara.

Namun, Era Reformasi yang dimulai pada akhir 1990-an memberikan secercah harapan bagi pemulihan
hak-hak agama Konghucu di Indonesia. Di bawah pemerintahan Presiden Abdurrahman Wahid, Indonesia mulai
memperkenalkan langkah-langkah progresif yang mengarah pada pengakuan resmi terhadap agama Konghucu
dan pencabutan kebijakan diskriminatif masa lalu. Salah satu pencapaian pentingnya adalah penetapan Imlek
sebagai hari libur nasional yang diakui secara resmi. Hal ini membuka ruang bagi komunitas Tionghoa untuk
lebih bebas dalam mengekspresikan budaya dan agama mereka tanpa takut mengalami diskriminasi atau
pengucilan. Selain itu, kebijakan ini juga memberi kesempatan bagi etnis Tionghoa untuk berpartisipasi dalam
berbagai sektor, seperti politik, budaya, pendidikan, dan ekonomi, yang sebelumnya terbatas.

Meskipun langkah-langkah tersebut menunjukkan kemajuan besar, tugas negara untuk memastikan
keberagaman dihargai dan hak-hak minoritas dilindungi belum selesai. Pengakuan formal terhadap agama
Konghucu dan etnis Tionghoa harus diikuti dengan aksi nyata untuk membangun masyarakat yang lebih inklusif,
seperti melalui pendidikan multikultural, penegakan hukum terhadap diskriminasi, dan pemberdayaan komunitas
agama minoritas. Negara harus terus menjaga prinsip kebebasan beragama sebagai hak asasi yang tidak boleh
dilanggar dalam kondisi apa pun, sehingga Indonesia dapat menjadi negara yang berlandaskan pada nilai-nilai
Pancasila. Dengan demikian, keberagaman akan dilihat sebagai kekuatan dan bukan ancaman bagi negara demi
menjadikan Indonesia sebagai negara yang lebih adil bagi semua.

Namun demikian, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Keterbatasan informasi yang lebih
mendalam masih dirasakan karena data empiris terutama bersumber dari wawancara dengan jumlah informan
yang terbatas, sehingga belum sepenuhnya merepresentasikan keberagaman pengalaman umat Konghucu di
berbagai wilayah Indonesia. Selain itu, ruang lingkup pembahasan yang relatif luas, mencakup dimensi historis,
sosial, administratif, dan kebijakan negara, menyebabkan beberapa aspek belum dapat dianalisis secara lebih
spesifik dan mendalam. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mempersempit fokus kajian,
misalnya pada studi kasus di wilayah tertentu atau pada evaluasi kebijakan administratif pasca-Reformasi, serta
melibatkan lebih banyak informan dan pendekatan metodologis yang beragam agar diperoleh pemahaman yang
lebih komprehensif.

REFERENSI

Ahmad Ainut Taufiq. (2019). Regulasi pemerintah Orde Baru terhadap agama Khonghucu di Indonesia (1966—
1998).

Apri Binti Rofiah. (2020). Penghormatan terhadap leluhur dalam tradisi Khonghucu (studi kasus di Klenteng Tri
Dharma Hok Yoe Kiong, Desa Sukomoro, Kecamatan Sukomoro, Kabupaten Nganjuk) [Broadcast].

Fadli Raharjo. (2024). 2036-Article text-8350-1-10-20240131.

Lestari, S. (2010). Hak sipil umat Kong Hu Cu terabaikan. BBC News Indonesia.

Mauludi, S. (2016). Aristoteles: Inspirasi untuk hidup lebih bermakna. PT Elex Media Komputindo.

Tanggok, M. 1. (2001). Keberadaan agama Khonghucu dalam masyarakat majemuk Indonesia. Jurnal Antropologi
Indonesia.

Muhaemin, E., & Sanusi, I. (2019). Intoleransi keagamaan dalam framing surat kabar Kompas. Communicatus:
Jurnal llmu Komunikasi, 3(1), 17-34. https://doi.org/10.15575/cjik.v3i1.5034

Negara dan Agama Konghucu... (Bernadeta Salwa Nirina Kaylasari, dkk) 31


https://doi.org/10.15575/cjik.v3i1.5034

Muhdina, D., Fakultas, M. T., Filsafat, U., UIN, D. P., & Makassar, A. (2017). Ajaran persaudaraan dalam agama
Khonghucu dan implementasinya di Kota Makassar.

Peranakan, D. T., Abad, P., Batavia, D., & Lisminingsih, S. (2013). Analisis kehidupan masyarakat Tionghoa
suku Totok.

Puslitbang Kehidupan Beragama, Kementerian Agama RI. (2015). Aktualisasi ajaran Konfusianisme dalam
membangun nasionalisme etnis Tionghoa.

Rahmad Yulianto. (2019). Eksistensi Khonghucu di Indonesia (studi kasus di Klenteng Boen Bio Surabaya). A4/-
Hikmah: Jurnal Studi Agama-Agama.

Rahmadani, R., Taufiq, T., & Djurban. (2022). Membaca ulang multikulturalisme otonomis agama Khonghucu
di Indonesia (identitas, kultural, dan kesetaraan). Religi: Jurnal Studi Agama-Agama, 18.

Seo, M. R., Pairikas, F., Saingo, Y. A., Agama, ., Kupang, K. N., Alamat, 1., Jalan, T., Tuan, T., Naimata, K.,
Maulafa, K., Kupang, K., Tenggara, N., & Korespondensi, T. (2025). Potret diskriminasi agama di
Indonesia: Studi kasus implementasi nilai keadilan sosial bagi kelompok minoritas. Jurnal Penelitian dan
Karya llmiah, 3(1). https://doi.org/10.59059/mutiara.v3il.2139

Sri Lasminingsih. (2012). Analisis kehidupan masyarakat Tionghoa suku Totok dan Tionghoa peranakan pada
abad ke-17 di Batavia.

Suhanah. (2018). Relasi umat Khonghucu dengan masyarakat sekitar dan pemerintah di kawasan Pecinan. Jurnal
Multikultural & Multireligius, 17.

Sulaiman. (2009). Agama Khonghucu: Sejarah, ajaran, dan keorganisasiannya di Pontianak, Kalimantan Barat.
Analisa, 16.

Thoriqul Huda, M., & Sari, R. S. 1. (2020). Toleransi dan praktiknya dalam pandangan agama Khonghucu.

Zaenal Muttaqin. (2017). Pergulatan keberagaman umat Konghucu dalam politik asimilasi Orde Baru (1966—
1998).

Zulhidayat, M. (2021). Ambiguitas hak konstitusional kebebasan beragama dan berkeyakinan di Indonesia dalam
perspektif ius constitutum. Jurnal Nalar Keadilan, 1.

32 ICJ, Vol. 3 No. 1, January 2026, 25-32


https://doi.org/10.59059/mutiara.v3i1.2139

